# نگارشا چد



مصنف ہے۔ جناب شخ چا ندسا جدصاحب ایم۔اے 'ایم۔فل(عثانیہ)

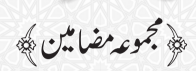


شائع کرده ارا د تنظیم مهلویه





# نگارشاچد



اسد مصنف جنب مصنف جناب شخ جا ندسا جدصاحب المراد ال





نمبر 806-8-16 شاداب منزل نيوملك پيث حيررآ باد ـ 24 Cell No. 9885237858





#### (سلسلة اشاعت 103)

نام كتاب : نگارشات ساجل (مجوء مضامين)

مصنف : جناب شخ چاندسا جدصاحب، ایم ای فل (عثانیه)

طبع : اوّل

سنهاشاعت : جمادي الثاني ۱۳۴۳ه هم جنوري 2022 ء

صفحات : 184

تعداداشاعت : 300

ناشر : ادارة تنظيم مهدويينمبر 806-8-16 شاداب منزل

نيوملك پيپ حيدرآبادُ تانگانه 500024

كېيور كېپوزنگ : SAN كېيور سنتر نئى سرك چنچل گوره ديدر آباد 24 سيل نمبر 5959912642

طباعت : اليس-ايم يرنٹرس چھته باڑاز حيدرآباد ـ 9885214979

قيت : -/100رويځ

## ﴿ كتاب ملنه كا بية ﴾

🖈 اداره تنظیم مهدویهٔ 806-8-16 نیوملک بیٹ حیدرآ باد۔500024 سیل نمبر 8885237858

🖈 مىجد حضرت حافظ سيد دا ۇ دميان صاحب مينجيل گوڙه ميدرآباد ـ 500024

9959912642 كېيور سنٹر ئنځى سراك چنچل گوره ئ حيدر آباد ـ سيل نمبر SAN 🖈

🖈 ادارة العلم مهدوبياسلامک لائبرېږي مرکزې انجمن مهدوبيه بلدْنگ چنچل گوژه و حيدرآ باد ـ 500024

## فهرست مضامين

| صفحةبر | مضمون                                                                                                         | سلسلهنشان |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 10     | بعثت ِمهديًّ اورقر آن فَسَوُفَ يَاتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ                                                        | 1         |
| 19     | ترجمه وتلخيص اقتباس ازتفسير لوامع البيان بحرالعلوم علامه سيدا شرف شمسيٌّ قُلُ هاذِه سَبِيْلِيُ                | 2         |
| 22     | ترجمها قتباس من لوامع البيان علامة مُسَلُّ ثُمَّ اوُرَثْنَا الْكِتابَ الَّذِيْنَ اصْطَفَيْنَا مِنُ عِبَادِنَا | 3         |
| 28     | وَ أُوْحِيَ اِلَيَّ هَٰذَا الْقُرَانُ                                                                         | 4         |
| 33     | وحی الہی                                                                                                      | 5         |
| 36     | معرفتِ خدا پیامِ امامنًا کی روشنی میں                                                                         | 6         |
| 47     | ''تصدیق بندهٔ کمل است''                                                                                       | 7         |
| 61     | مهدویت ـ مذهبِ عشق                                                                                            | 8         |
| 67     | مهدويت                                                                                                        | 9         |
| 70     | نه بعثق                                                                                                       | 10        |
| 74     | فرامين امامنًا اورعصر حاضر                                                                                    | 11        |
| 79     | مهدویت ۱ یک سفرمنز لِ احسان کی طرف                                                                            | 12        |
| 82     | تذكرهٔ حضرت بندگی میال شاه نعمت رضی الله عنه                                                                  | 13        |
| 88     | عاشق پاک                                                                                                      | 14        |
| 93     | بثارتیں۔دربارهٔ حضرت بندگی میران سیدخوندمیر بارہ بنی اسرائیل ؓ                                                | 15        |
| 96     | بثارتیں۔دربارهٔ مخصوص الزمال حضرت بندگی میرال شاہ نصرت ً                                                      | 16        |
| 100    | حضرت بندگی میان سیدعالم"                                                                                      | 17        |

| 103 | حضرت مخدوم علاءالدين انصاري کی تعلیمات                | 18 |
|-----|-------------------------------------------------------|----|
| 107 | علا مەسىداشرف شىشى گ                                  | 19 |
| 110 | قائدملت کےاستادمحتر معلّا مہ سیدا شرف شمسی ً          | 20 |
| 115 | علاً مهمشی کے اساتذہ                                  | 21 |
| 119 | دورحا ضراور جم                                        | 22 |
| 121 | فردقائم ربطِ ملّت سے ہے تنہا کچھنہیں                  | 23 |
| 124 | تد وین واشاعت کتب <sub>-</sub> ایک تجزیی <sub>ه</sub> | 24 |
| 128 | ۴۰ ۵ ویں جشن میلا دمهر گی پرایک تبصر ه                | 25 |
| 132 | رودادِ جلسه سيرت امام عليه السلام (رپورتا ژ)          | 26 |
| 136 | تبليغ واشاعت مذهب _مسائل اورحل                        | 27 |
| 143 | دعوت وتبليغ اور جمارى ذمه داريان                      | 28 |
| 152 | تغلیمات امامناً اوراُمّتِ مسلمه کی شیراز ه بندی       | 29 |
| 155 | شادی۔رحمت یا زحمت!                                    | 30 |
| 160 | کالپی اور جائس میں مہدوبیا ثرات                       | 31 |
| 165 | مکران کے ذکری                                         | 32 |
| 174 | فضیلت کی تلاش                                         | 33 |
| 177 | الغنی والفقیر<br>آیئے!میرےدوستوں سے ملئے              | 34 |
| 179 | آیئے!میرے دوستوں سے ملئے                              | 35 |
| 184 | A Great Spiritual Reformer                            | 36 |



#### بسم اللهالرحمن الرحيم

#### عرض حال

زیرنظر کتاب ان مضامین کا مجموعہ ہے جو مختلف موضوعات پر وقیاً فو قیاً مختلف اخبارات ورسائل میں شائع ہوتے رہے جن کا حوالہ مضمون کے آخر میں دے دیا گیا ہے۔ بعض احباب کا اصرارتھا کہ مضامین کو کتا بی شکل میں شائع کر دیا جائے۔ چنا نچہ تلاشِ بسیار کے بعد جومضامین دستیاب ہوسکے آئہیں شامل کتاب کر دیا گیا ہے۔ قو می جرا کدنور حیات 'نورولایت' فضیلت اور مہدوی کے علاوہ دیگر جرا کد میں بھی مضامین شائع ہوئے ہیں جو فی الوقت دستیاب نہ ہوسکے۔ ایک ہی عنوان پر بعض مضامین موقع کی مناسبت سے مختلف اوقات میں مختلف رسائل میں شائع ہوئے ہیں۔

کتاب میں پہلے ہڑوہ آیات میں سے چار آیات کی تفسیر کے اقتباسات علامہ سیدا نثرف شمسی گی '' لوامع البیان فی تفسیر القرآن' بزبان عربی سے ماخوذ ہیں۔ ان کا اردوتر جمہ پیش کیا گیا ہے۔ اس کے ساتھ کچھ ندہبی مضامین بھی ہیں۔ اس کے بعد سلف الصالحین کی سیرت پرمضامین ہیں۔ ان میں علامہ شمسی پرمضمون قیام گلبر گہ کے دوران روز نامہ' سلامتی' میں شائع کروانے کا مقصد یہ تفاکہ میری تحقیق کے مطابق دکن میں خواجہ دکن حضرت سیر مجمد گیسودراز تفاکہ میری تحقیق کے مطابق دکن میں خواجہ دکن حضرت سیر مجمد گیسودراز گیا تفسیر'' المملقط'' کے بعد مکمل قرآن مجید کی تفسیر بزبان عربی کھنے کا اعزاز صرف علامہ شمسی کو حاصل ہے۔ اور جامعہ عثمانیہ میں منعقدہ ایک سیمنا رمیں موجودہ سجادہ فشین گلبر گہ نے اس دعوی کو تسلیم بھی کیا ہے۔

تیسرے حصہ میں مشاہدات پربئی تجویاتی مضامین ہیں جن کا واحد مقصد خود احسابی اور اصلاحی تد ابیر ہیں۔ کسی بھی مخصوص فردیا افرادیا ادارہ سے خاطبت نہیں ہے۔ پچھسال قبل تک مرکزی انجمن مہدویہ حیدر آباد کے زیرا ہتمام منعقد ہونے والے تقاریب جشن میلا داما منا مہدی موعود علیہ السلام کے ضمن میں ''علمی مباحث'' بھی منعقد ہوتے تھے جن میں مخصوص عنوانات پر اظہار خیال کی دعوت دی جاتی تھی۔ ایک طالب علم کی حیثیت سے عنوان کی مناسبت سے ظاہر کردہ خیالات'' نور حیات' میں شاکع ہوا کرتے تھے جو شامل کتاب کردیئے گئے ہیں۔ البتدان خیالات سے ہرقاری کا متفق ہونا ضروری نہیں ہے۔ اس لئے گذارش ہے کہ شبت فکروذ ہن کے ساتھ مطالعہ کریں اور بیز ہمن سے نکال دیں کہ کس نے کھا ہے صرف یددیکھیں کہ کیا لکھا ہے اور کس حدتک قابل غورو ممل ہے۔ چو تھے حصہ میں اگریزی اور عربی مضامین کا ترجمہ ہے اور آخر میں طنز ومزاح پر شتمتل ایک ضمون کے علاوہ ایک انگریزی مضمون ہے جو تقریباً چاہیں سال قبل میلا دمہد گل کے موقع پر انگریزی روز نامہ''دکن کرانیکل' میں شاکع ہوا تھا۔ اممید ہے حقار کین اس سے استفادہ کریں گے۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ میں صراط متعقم پر چلنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آئین امید ہے کہ قار کین اس سے استفادہ کریں گے۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ میں صراط متعقم پر چلنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آئین المید ہے کہ قار کین اس سے استفادہ کریں گے۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ میں صراط متعقم پر چلنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آئین المید ہے کہ قار کین اس سے استفادہ کریں گے۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ میں صراط متعقم پر چلنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آئین

# ایک مفکرومدبر شیخ چاند ساجد

سب تعریف الله تعالی کے لئے ہے جو بندوں کومرت کمال تک پہنچا تا ہے۔ ہر بندہ میں خوبی و کمال کو پیدا کرتا ہے خدا تعالیٰ کا شکر ہے کہ اس نے ہمیں اُمت حضرت محمدرسول الله علیہ علیہ پیدا کیا اور خلیفۃ الله مہدی موعود کی تصدیق ہے مشرف فرمایا جس نے الله تعالیٰ کے احکام مان لئے اور جس نے تعلیمات خاتمین پائے پڑمل کیا اس نے رشدود ہدایت کو پالیا اور اُن کی زندگی چیز ہوگئ ۔ قرآن پاک میں ارشاد ہوا ہے۔ و المدین امنو او اعملو الصلحت لھم معفوۃ و اجو کبیو ہے ۔ اور جولوگ کہ ایمان لائے اور ایجھے کام کئے ان کے واسطے بخشش ہے اور بڑا تو اب ہے۔ ۔ اس آیت کی روشنی میں یقیناً قابل مبارک باد ہیں وہ افراد جواللہ تعالیٰ پرایمان رکھتے ہیں اس کی عبادت کرتے ہوئے نیک کام کئے جاتے ہیں۔ الله تعالیٰ کا جس پر فضل وکرم ہوجا تا ہے وہ ہی

اس کام کوانجام دیتے ہیں۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ قوم میں علمی اور عملی ضروریات کی تعمیل کرنا قوم کے علمائے کرام اوراہل علم حضرات کی تعمیل کرنا قوم کے علمائے کرام اوراہل علم حضرات کی تعمیل وقتاً وقتاً اہل قلم حضرات بخوبی انجام دیتے آرہے ہیں۔۔الی ہی شخصیت ہے جوقوم میں تعارف کے تاج نہیں ہے۔ شخصیت سے جوقوم میں تعارف کے تاج نہیں ہے۔

قوم کا یہ ہونہار سپوت ۱۳ اپریل ۱۹۵۰ء کو جناب محمد عبد القادر صاحب کے گھر مثیر آباد میں پیدا ہوتا ہے۔ ۱۹۲۵ء میں سرکاری مدرسے فو قانیہ زمتان پور مثیر آباد سے میٹرک پاس کرتے ہیں۔ آرٹس کا کے اینٹر سائنس کا کے سکندر آباد سے گر بجویش لین کی ۔ ایس سی کی ڈگری عاصل کرتے ہیں آپ کو بجپن سے تعلیم کا ذوق و شوق تھا۔ اس شوق کو والدین ایٹار و قربانی کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ آپ و بے پورا کرتے ہیں۔ گر بجویشن کے بعد جامعہ عثمانیہ سے ایم فل (عربی) ۱۹۸۰ء میں کیا۔ ایم فل میں آپ کے مقالہ کاعنوان' علامہ سمتی کی علمی خدمات' تھا۔ جو ہزبان عربی ڈاکٹر سید ابراہیم ندوی صاحب کی نگرانی میں ترتیب پایا۔ تعلیمی شوق کو پورا کرنے کے لئے سمتی کی علمی خدمات' تھا۔ جو ہزبان عربی ڈاکٹر سید ابراہیم ندوی صاحب کی نگرانی میں ترتیب پایا۔ تعلیمی شوق کو پورا کرنے ہیں۔ واخلہ کی کوشش میں سرگرم ہوجاتے ہیں۔ اس سلسلہ میں پر وفیسر عالم خوند میری صاحب سے رجوع ہوتے ہیں پر وفیسر صاحب اس طالب علم کی دلچی کو دکھ کر ڈین فیکلٹی آف آرٹس سے رجوع ہوتے ہیں۔ ڈین صاحب نے صدر شعبہ عربی کو ہدایت دی کہ داخلہ دیا جائے۔ داخلہ مل جاتا ہے۔ لیکن عصبیت کا کھیل شروع ہوجاتا ہے۔ صدر موصوف علامت کسی کا عنوان دکھ کر دریا فت کرتے ہیں کہ کیا آپ مہدوی ہیں؟ یہ بونہار طالب علم فوراً کہتا ہے الحمد الله میں مہدوی ہوں' یہ سننے کے بعد صدر موصوف کہتے ہیں تبھی تو آپ علامت مشی کا عنوان دکھ کر دریا فت کرتے ہیں کہ کیا میں تہیں۔ یہ بونہار طالب علم فوراً کہتا ہے الحمد الله میں مہدوی ہوں' یہ سننے کے بعد صدر موصوف کہتے ہیں تبھی تو آپ علامت مشی

پرریسر چ کرنا چاہتے ہیں۔ بہتر یہ ہے کہ عنوان بدل دولہذا عنوان بدل دیا گیا یہی صاحب ریسر چ سپر وائز رہن گئے۔لہذا کام آگ بڑھ نہ سکا۔ دیگر اساتذہ اور احباب کی ترغیب پر دوبارہ پی۔ آپ ۔ ڈی میں داخلہ لیا۔علامہ شمسی علیہ الرحمہ پر ریسر چ کرنے کا کام شروع کر دیا۔ پہلے داخلہ پر اغیار نے ساتھ نہ دیا۔ دوسرے داخلہ پر اپنوں نے سب پچھموادموجود ہونے کے باوجود تعاون نہ کیا۔ اس کی ایک علیحدہ داستان ہے۔ اس موقعہ پر اس کو بیان کرنا ضروری نہیں سمجھتا ہوں۔قوم کے اس لاکق طالب علم کو اپنوں نے ہی آگ بڑھنے سے روک دیا قوم کا ایک بڑا علمی کا رنا مہ علامہ شمسی علیہ الرحمہ پر جو ہونے والاتھا یکسرختم ہوکررہ گیا۔قوم کے لئے بیکتی برضیبی ہے کس سے گلہ کریں اپنوں ہی نے مار ڈالا۔

جناب شخ چا ندساجدصا حب نے گورنمنٹ کالج گلبرگہ آرٹس اینڈ سائنس کالج سکندرآ باداورنظام کالج پر بحثیت لکچرر عربی خدمات انجام دے۔آپ نے ۸سال تک سعودی عرب میں بحثیت مترجم خدمت انجام دی۔ سعودی عربیہ ہے بعد پہلے ریاستی اقلیتی میں بچھ عرصہ خدمت انجام دی۔ اس کے بعد ۱۹۹۴ء سے محکمہ اقلیتی بہود حکومت آندھرا پر دیش کے مرکز تعلیمی ترقی برائے اقلیتی میں بچھ عرصہ خدمت انجام دی۔ آپ نے حکومتی سطح پر برائے اقلیتی طبقات CEDM میں بحثیت سینئر پر وجک آفیسر مارچ ۲۰۲۱ء تک خدمت انجام دی۔ آپ نے حکومتی سطح پر دسویں جماعت اردومیڈ یم طلباء کی مفت کو چنگ کے ساتھ تمام مضامین میں مطالعاتی مواد کو تیار کرنے نیز مسابقتی امتحانات کی کو چنگ اور مطالعاتی مواد کو تیار کرنے تیز مسابقتی امتحانات کی کو چنگ اور مطالعاتی مواد کو تیار کرنے تیز مسابقتی امتحانات کی کو چنگ اور مطالعاتی مواد کی تیار کی ویکرانی کے فرائض انجام دیے۔

زندگی کے سفر میں جن پر رہتے ہوئے بھی کئی ایک مشکلات کا سامنا کیا۔ ہر وقت صبر وقت صبر وقت سے کام لیا۔ قومی خدمات کا بھی بھر پور جذبہ آپ میں موجود ہے۔ مرکزی انجمن مہدویہ ادارہ حیات وممات مہدویہ اور انتظامی کمیٹی مہدویہ مبدویہ بھولک پور سے طویل وابستگی ہے۔ علامہ شمی ریسر بچ اکیڈی کے معتمد کی حیثیت سے کئی کتابوں کی اشاعت میں علمی قلمی تعاون فرمایا۔ بھولکپو رویلفیر اسوسی الیسن مثیر آباد کے معتمد کی حیثیت سے محلّہ کی ترقی میں یعنی سہولیات کی فراہمی کے لئے حکام سے نمائندگی کرنے میں پیش پیش پیش بیش ریس الیسن مثیر آباد کے معتمد کی حیثیت سے محلّہ کی ترقی میں یعنی سہولیات کی فراہمی کے لئے حکام سے نمائندگی کرنے میں پیش پیش پیش بیش ریس میں۔ کردار کی خوبی یہ ہے کہ ساری خدمات مفت انجام دیتے ہیں۔ طبیعت میں سادگی نام ونمود وشہرت سے کوسوں دور رہتے ہیں۔ خاموثی سے خدمت قومی انجام دیتے ہیں۔ گذشتہ چارسال سے بحیثیت صدر ادارہ '' حیات وممات مہدویہ'' بہترین خدمت انجام دینے پراراکین ادارہ نے دوبارہ ۴ سالہ میقات (۲۰۲۲ء تا ۲۰۲۵ء) کے لئے آپ کو بلا مقابلہ منتخب کیا ہے۔ اس سے آپ کی قوم میں متعولیت ظاہر ہوتی ہے۔ آپ کی ساجی وقومی خدمات کے اعتراف میں میلاد کمیٹی نوجوانانِ مہدویہ شیر آباد نے ۲۰۱۳ء میں منعقدہ عظیم الثان جشن میلا دالنبی کے موقع پر''دکونِ ملت'' کے خطاب سے نوازا۔

جناب شخ چاند ساجد صاحب کی مذہبی تعلیم وتربیت میں حضرت سیدا براہیم صاحب تحسین بداللّٰہی ؓ (روپال) حضرت ابوحامد سید محمد سردار میاں صاحب ؓ اور حضرت سید عالم صاحب ؓ (اہل اہل گوڑہ) کا نمایاں حصہ رہا ہے۔ جس کی وجہ سے عبادت اور مذہبی

مضامین تحریر نے کا شوق پیدا ہوا۔

آپ کو نہ صرف اردوزبان بلکہ عربی اگریزی اور ہندی زبان پر بھی کافی عبور حاصل ہے۔ آپ تقریباً (۳۰) کتب کا اردو سے انگریزی اور ہندی میں ترجمہ کیا ہے۔ آپ کے کردار کی خوبی ہے کہ تفویض کردہ کام کو بہتر سے بہتر انداز میں انجام دینے کے لئے بڑی محنت کرتے ہیں۔ آپ کا تفہیں انداز نہایت دکش اور متاثر کن ہے۔ ادب سے کافی لگاؤ ہے جوتح ریسے ظاہر ہوتا ہے۔ آپ معلم اور رہبر کے ساتھ بہترین ایڈ منسٹریٹر بھی ہیں۔ قومی اداروں سے وابستہ ہوکر مفید مشور ان اور تجاویز سے اداروں کی کارکردگی میں اضافہ کرتے ہیں۔

پیش نظر کتاب ایک علمی کتاب ہے جس کے تمام مضامین مفیداور پڑھنے سے تعلق رکھتے ہیں۔علامہ مشی علیہ الرحمہ کی لوامع البیان فی تفسیر القرآن جوزبان عربی میں ہے اس کی تفسیر کی ہڑ دہ آیات میں چار کا اردو ترجمہ فاضل مضمون نگار نے کیا ہے۔ بیشامل کتاب ہے۔اس کا ترجمہ کرنا کوئی آسان کا منہیں ہے۔ جناب شخ چا ندساجد نے بہت ہی بہتر انداز میں اس کا ترجمہ کیا ہے۔جس سے آپ کی قابلیت کا پیتہ چاتا ہے۔زرنظر کتاب میں مذہبی مضامین کے ساتھ خلفائے کرام اور بعض بزرگان دین کی سیرت اور تعلیمات پر بعض اخلاقی پہلوؤں پر اور میلا دخلیفۃ الله حضرت مہدی موقود کے موقعوں پر پیش کردہ مقالے بھی ہیں۔اہم بات بیہ کہ کہ فاضل مضمون نکار نے پہلے ہی تحریر کردیا ہے کہ ہرقاری کامتفق ہونا ضروری نہیں ہے۔ بینہ دیکھیں کہ کس نے کھا ہے بلکہ بید دیکھیں کہ کیا لکھا ہے۔

قاری کواس کتاب میں'' وحی الہی'' پر ایک بہترین معلوماتی مضمون ملے گا۔'' معرفت خدا پیام امامناً کی روشنی میں'' کے مضمون میں تعلیمات مہدویت کو پیش کرتے ہوئے تحریکیا ہے'' طالب صادق وہ ہے کہ جس کی طلب کامل ہواس کے لئے تین صفات کا ہونالازمی ہے۔اول طلب کامل ' دوم دیدہ قابل اور سوم دل مائل۔انسان کی فلاح ونجات صرف معرفتِ الہی پر شخصر ہے'' اس مضمون میں آگتے مریکر تے ہیں'' ایمان ہی اعمال کامحرک ہوتا ہے اور بیا بیمان دراصل نام ہے یقین کا''

''تصدیق بندہ عمل است'' ''مہدویت مذہب عشق''منفردمضامین ہیں۔ان مضامین کے ذریعہ فاضل مضمون نگار نے یہ بتلا نے کی سعی وکوشش کی ہے کہ احکام ولایت پر ہی عمل کر کے عشق کی منزلیں طئے کی جاسکتی ہیں۔حضرت مہدی موعوظ جو میین القرآن ہیں آپ نے تمام رموز قرآنی کھول دیئے۔مہدویت ہی حق شناسی کی تعلیم دیتا ہے۔اور مہدویت بجز مذہب عشق کے کوئی دوسری چیز نہیں۔الغرض راہ عشق طئے کرنے کے لئے ایک رہبر کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس کے بغیر منزل تک پہنچنا ناممکن ہے۔ایک مضمون ' فرامین امامنا اور عصرِ حاضر' پر بھی ہے۔اس مضمون میں قومی حالات کا بہتر انداز سے احاطہ کرتے ہوئے بہتوجہ دلائی ہے۔'' فقیر'' کی تعریف اس طرح کی ہے۔'' ف سے مراد فاقہ تی سے قناعت' کی سے یا دالہی' اور رسے ریاضت' قرآن' احادیث اور فرامین حضرت مہدی موعوظ کی روشی میں فقیر کی بہی تعریف وتعارف ہے۔

مرکزی انجمن مهدویه سے جشن میلا دُ کے موقع پر فاضل قلمکاروں کوعنوانات دے کرمقالے پیش کرنے کی دعوت دی جاتی

ہے۔ بیسلسلہ گذشتہ ۲۵ سال سے بند ہے۔ اس کتاب میں فاضل مضمون نگار کے چار مقالے شائع ہوئے ہیں۔ ان مقالوں میں بہترین انداز میں قومی حالات واقعات اور عصر حاضر کے تقاضے ہماری ذمہ داریاں 'کن کن باتوں پر توجہ دینے کی ضرورت ہے ہمر ایک کی کیا کیا ذمہ داریاں ہیں اور مثبت تعمیری تجاویز کو پیش کیا گیا ہے۔ آج بھی اس پر توجہ دینے اور روبہ ممل لانے کی ضرورت ہے۔ موجودہ دور میں شادی بیاہ کے موقعہ پر جونضول خرچی ہے جارسومات ہورہ ہیں جس کی جتنی بھی مذمت کی جائے کم ہے۔ اداروں اور علمائے کرام کا کام ہے کہ سادگی کے ساتھ یفریضہ انجام دینے کے لئے قومی افرادکو ترغیب دیں ان کی ذہن سازی کریں یہ وقت کی اہم ضرورت ہے۔ اس کتاب میں 'شادی رحمت یاز حمت' پرایک اچھامضمون پڑھنے کو ملے گا۔

ڈاکٹر قمرالدین صاحب نے مہدویت پرانگریزی میں کام کیا ہے آپ کی کتاب کے دومضمون'' کالپی اور جائس میں مہدویہ اثرات'' اور'' مکران کے ذکری'' کا فاضل مضمون نگار نے اردوتر جمہ کیا ہے۔ یہ مضامین بھی کتاب میں ثنائع ہوئے ہیں جوقاری کی معلومات میں اضافہ کرتے ہیں۔

جناب شخ چا ند ساجد صاحب میں گونا گوں قابلیت پائی جاتی ہے۔ ندہبی' ادبی مضامین کے ساتھ طنز ومزاح پر بھی لکھنے کی قدرت رکھتے ہیں۔لیکن اس کو مستقل نہیں اپنایا۔اس کتاب میں ایک مضمون '' آیئے میرے دوستوں سے ملئے'' شاکع ہوا ہے۔ کم سنی سے بی مضمون نگاری کا شوق تھا۔ چنا نچر روز نامہ'' رہنمائے دکن' حیر رآباد میں تقریباً پچاس سال قبل'' بچوں کا صفح' شاکع ہوا کرتا تھا جس میں بھی ان کے مضامین شاکع ہوا کرتے تھے۔سولہ یاسترہ سال کی عمر میں عیسائیوں کے ایک مشہور تبلیغی مرکز حبرون (Hebron) واقع مشیر آباد میں عراق سے آئے ہوئے ایک پا دری سے گفتگو کا موقع ملا۔ پا دری نے ایک انجیل کا نسخہ بتائے ہوئے ہو چھا کہ کیا آپ اس انجیل پر ایمان رکھتے ہیں جو عیسیٰ علیہ السلام پر نازل ہوئی تھی۔ یہ انجیل اصلی نہیں ہے۔ پا دری نے کہا کہ آپ اگر فاجت کردیں تو میں مسلمان ہوجاؤں گا۔ساجد صاحب نے اُس سے کہا کہ آپ کا غذ پر کھو کردیدیں 'میں اپنے علماء کولا کر فاجت کردیں تو میں مسلمان ہوجاؤں گا۔ساجد صاحب نے اُس سے کہا کہ آپ کا فذر پر کھو کردیدیں 'میں اپنے علماء کولا کر فاجت کروں گا۔کہن پا دری نے تحریراً دینے سے انکار کردیا۔اس کے علاوہ جہاداوردیگرامور پر بھی گفتگو ہوئی۔ 'میں اپنے علماء کولا کر فاجت کروں گا۔کہن پا دری نے تحریراً دینے سے انکار کردیا۔اس کے علاوہ جہاداوردیگرامور پر بھی گفتگو ہوئی۔

جناب شخ چاند ساجد صاحب کی نظر وسیع ہے۔ ایک انچھادیب 'بہترین مترجم کی حیثیت سے اپنا ایک مقام پیدا کر چکے ہیں۔ اس صف میں سب سے آگے نظر آتے ہیں۔ زبان اردو ہویا انگریزی 'عربی ہویا ہندی سلیس زبان میں ڈھالنے کافن انہیں آتا ہے۔ اس کے ساتھ ناقد انداور مفکر اند بصیرت رکھتے ہیں۔ زندگی کے سفر میں جومسوس کیا اور دیکھا اس کورقم کیا۔ یہ حقیقت اور سچائی پرمنی ہے۔ اس کے ساتھ ناقد انداور مفکر اند بصیرت رکھتے ہیں۔ زندگی کے سفر میں جومسوس کیا اور دیکھا اس کورقم کیا۔ یہ حقیقت اور سچائی پرمنی ہے کہ آپ کا قلم اور زبان اخلاقی قدروں اور اخلاقی باتوں کی طرف زیادہ توجہ دلایا ہے۔

آخر میں الله تعالیٰ سے دعاہے کہ آپ کو جزائے خیر دے آپ کی تالیفات کو مقبول عام کرے۔اس کتاب کی اشاعت پر دلی مبارک بادبیش کرتا ہوں۔

فقير مقصو دعلى خال غفرله

## بعثت مهديً اورقر آن فَسَوُف يَا تِي اللَّهُ بِقَوُمٍ

بحرالعلوم علامه سیدا شرف شمسی علیه الرحمه کی تفسیر''لوامع البیان''به زبانِ عربی سے مذکورہ آیبِ مبارکه کا ترجمه اور توضیح و تشریح پرمشتمل ضروری اقتباس و تلخیص پیش ہے۔

الله تعالى فرما تا ہے۔ فَسَوُفَ يَاتِى اللهُ بِقَوْمٍ يُّحِبُّهُمُ وَ يُحِبُّونَهُ اَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤمِنِيُنَ اَعِزَّةٍ عَلَى الْكُافِرِيُنَ. يُحَاهِدُونَ فِى سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافَوُنَ لَوُمَةَ لَآيِمٍ طُ ذَٰلِكَ فَصُلُ اللهِ يُوتِيهِ مَنُ يَشَآءُ. وَاللهُ وَاسِعْ عَلِيمٌ (المائدة يَحَاهِدُونَ فِى سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافَوُنَ لَوُمَةَ لَآيِمٍ طُ ذَٰلِكَ فَصُلُ اللهِ يُوتِيهِ مَنُ يَشَآءُ. وَاللهُ وَاسِعْ عَلِيمٌ (المائدة يَحَاهِ وَلاَ يَخَافَوُنَ لَوُمَةَ لَآيِمٍ طُ ذَٰلِكَ فَصُلُ اللهِ يُوتِيهِ مَنُ يَشَآءُ. وَاللهُ وَالإَيْ عَلَيْمٌ (المائدة عِلَى اللهُ وَلاَ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلاَ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى الْهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَوْنِ لَوْ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَوْنِ لَوْنُ مَا وَلَوْنُ وَلِي اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَوْنُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَهُ وَلَوْنَ لَوْنُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَوْنُ وَلَى مِنْ اللهُ وَلَا عَلَى الْوَلَا عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى الْمُولِولُولُ وَلَا عَلَى الْمُعَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلِلْ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلِلْ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَى اللللهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَلَا عَلَى اللّهُ وَلِلْ عَ

یہ آ بت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اسلام میں ارتدادوا قع ہوگا اور مرتدین کے بعد ایک قوم آئے گی جواللہ سے محبت کرنے والی ہوگی اور اللہ ان سے محبت کرے گا۔ علماء نے اس آ بت کی تفییر میں اختلاف کیا ہے۔ ان میں سے بعض وہ علماء ہیں جو اُن (قوم) سے مراد حضرت ابو بکر صدیق اور آپ کے اصحاب سیحتے ہیں۔ جنہوں نے مرتدین اور منکرین زکو ہ سے جنگ کی تھی۔ جبکہ رسول اللہ اللہ اللہ تھا ہے کہ کہ کا مرتد ہوگئے تھے، سوائے اہل مدیدہ اہل مکہ اور اہل بحرین میں سے بنی عبد الفیس کے لوگ جو اسلام پر قائم تھے چنا نچے حضرت ابو بکر صدیق ٹے شاورت کے بعد ان سے جنگ کرنے کا پیڑا اٹھایا اور بیقول حضرت علی بن ابی طالب محمد حضن اور حضرت قادہ گا ہے۔ بعض علماء نے اس قوم سے مرادا ہوموی اللہ تعری کی قوم اللہ عری لیا ہوموی اللہ موری نے روایت کی ہے کہ جب بہ آ بت نازل ہوئی تو رسول اللہ اللہ اللہ کے نازل ہوئی ہو رسول اللہ اللہ اللہ کی نایا ہے اور علماء نے کہا کہ بہ آ بیت انصار کی شان میں نازل ہوئی ہے کہ جب بہ آ بیت نازل ہوئی تو رسول اللہ اللہ کی نایا ہے اور علماء نے کہا کہ بہ آ بیت انصار کی شان میں نازل ہوئی ہے کو کہ کہ جب بہ آ بیت نازل ہوئی تو رسول اللہ اللہ کی نایا ہے اور علماء نے کہا کہ بہ آ بیت انصار کی شان میں نازل ہوئی ہے کو کہ جب بہ ہے اس نے رسول اللہ اللہ تھا کہ کہ نازل ہوئی ہے کہ بہ کہ بہ کہ بہ اس کا استر باط کیا ہے۔ بعض نے اس قوم سے مرادا ہل میں لیا ہے اور علم اللہ بہار کی جائے ہوں کی جنہوں نے رسول اللہ تھی اللہ جہاد کیا تھا۔ صاحب تفیر اللہ با ورصاحب تعین ہی بڑار ہی نہ برار ہوئی ہوں کی تھی اللہ بہاد کیا تھا۔ صاحب تفیر اللہ با ورصاحب تعیا ہوں میں ہے جنہوں نے حضرت عمر کے زانہ میں جنگ وادر میں فی سیمان کیا تھا۔ صاحب تفیر اللہ با ورصاحب تفیر الربی نہ برار ہوں میں جنہ کیا قاد سید میں نہ برار ہوں کی تو میں کی تعرف کے دونہ الرب کیا تھا۔ صاحب تفیر اللہ با ورصاحب تفیر الرب کی تھا۔ میں کی تعرف کے دونہ اللہ با ورصاحب تفیر اللہ برار کیا تھا۔ صاحب تفیر اللہ برار کیا تھا۔ سور کیا تھا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کو کو کیا کہ کیا کے کہ

المدارك وغيره مفسرين كے قول كے مطابق بيآيت خبرغيب ہے۔

میں کہتا ہوں (قول مفسر علام ؓ) کہ فرمانِ خدا'نیا ایھا اللذین آمنو ا" میں مخاطبین صحابہؓ ہیں و نیز قولہ تعالی "من یو تد منکم عن دینه" سے اس مقصد کی تائیر ہوتی ہے۔ چنا نچہ حضرت ابو بکر صدیق ؓ، ابوموسیٰ اشعری ؓ اہل یمن ، انصار اوروہ قبائل جنہوں نے حضرت عمرؓ کے زمانے میں جہاد فی سبیل الله میں حصہ لیا تھاوہ سب مخاطبین کے مفہوم میں داخل ہیں۔

آیت "فَسَوُفَ یَاتِی اللّٰهُ بِقَوُمِ النع" سے مراد صحابہ گلینا درست نہیں ہے کیونکہ اس تول فسوف میں حرف فاء صحابہ گلینا درست نہیں ہے کیونکہ اس تول فسوف میں حرف فاء صحابہ کے بعداس قوم کے وجود پر دلالت کرتا ہے۔ اس طرح کلمہ سے وف زمانۂ مستقبل میں اس قوم کے وجود ہیں آنے کی دلیل ہے۔ چنانچہ حضرت رسول الله الله الله الله کے ذمانے میں اور اس آیت کے زول کے وقت اس قوم کا موجود ہونا درست نہیں۔ اگر وہ قوم مزول آیت کے وقت موجود ہوتی تو پھر پیچھے آنے اور مستقبل کے معنی کیوں مقرر کئے جاتے ۔ کیونکہ جو چیز وجود میں آپ کی ہے اس کے بارے میں یہ کہنا کہ زمانۂ مستقبل میں وجود میں آئے گی درست نہیں ۔ علاوہ ازیں یہ تکرار بلا فائدہ ہے ۔ اس کلمہ سے قوم صحابہ مراد لینا بھی مناسب نہیں۔ اس لئے لازمانس سے غیر صحابہ کی ایک قوم مراد ہے جس کو الله تعالیٰ زمانۂ مستقبل میں لائے گا۔

توجان لے جوہم کہتے ہیں کہ اس آیت میں ایک خبر غیب ہے جو نبی صلعم کے بعد الله تعالیٰ کے خلفاء میں سے ایک خلیفہ کی
بعثت پر دلالت کرتی ہے وہ اس لئے کہ الله تعالیٰ کی بیسنت جارہہ ہے کہ اپنی کتاب میں مستقبل میں آنے والے کی خبر دی جائے جیسا کہ
الله تعالیٰ نے ہمیں توراۃ میں حضرت موی "، حضرت میں "اور حضرت مجم مصطفیٰ "ک آنے کی خبر دی ہے۔ جیسا کہ علامہ تفتا زانی نے
المقاصدا ورشرح المقاصد میں اور امام رازی نے اپنی تفسیر میں توراۃ میں دیکھی ہے جو اس طرح ہے" یا المله الذی تجلی من طور
سے چکا اور جبل فاران سے ظاہر ہوا" اور میں نے بیعبارت توراۃ میں دیکھی ہے جو اس طرح ہے" یا المله الذی تجلی من طور
سینا و اشوق نورہ من جبل سیعیر ولوح به من جبل فاران" (اے الله جوطور سینا سے ججی کی کیا اور جبل سیعیر سے اپنا نور چکا یا
اور جبل فاران سے نمودار ہوا)

مذکورہ عبارت علم کلام کی اکثر کتابوں میں کھی ہوئی ہے اور ان سے منقول ہیں۔ پس یہ تین جملے اُن پاک و مقدس قطعاتِ
ارض سے الله سجان تعالیٰ کے ظہور اور الله کی جانب سے نازل شدہ اخبار مغیبہ کے ظہور پر دلالت کرتے ہیں جن کا ظہور لازم ہے ورنہ
خروں میں ننخ لازم آئے گا جو کہ جمہور اہل اُصول کی رائے میں باطل ہے۔ چنانچیان کا زمانوں میں سے کسی ایک زمانہ میں وقوع پذیر
ہونا واجب ہوگیا۔ جب کہ آنا اور جانا شانِ جسمانی ہے اور الله کا جسمانی وجود عقلاء کی رائے میں محال ہے۔ چنانچی علماء رائخ اس کے
معنی میں غور وخوص کے بعد کہتے ہیں کہ ان مقامات سے الله تعالیٰ کے ظہور سے مراد اس کے اخبیاء اور خلفاء کا ظہور ہے پس طور سین سے
الله تعالیٰ کے آئے کا مطلب حضرت موسیٰ کا کو وطور سے ظہور ہے کیونکہ اسی مقدس مقام پر الواح تو رات عطاء کی گئیں اور سیجیر سے

الله تعالیٰ کے طلوع ہونے سے مراداس مقام سے حضرت میں کا ظہور ہے اور جبال فاران سے الله تعالیٰ کے ظاہر ہونے سے مراد حضرت محمد معنی مراد لینے کا حضرت محمد رسول الله الله الله کا مکہ سے ظاہر ہونا ہے کیونکہ جو پہاڑ مکہ کو گھیرے ہوئے ہیں انہیں فاران کہا جاتا ہے اور یہ معنی مراد لینے کا سبب یہ ہے کہ الله تعالیٰ اور اس کے انبیاء و خلفاء کے در میان ایک خاص مناسبت ہے اور وہ یہ ہے کہ ہدایت کے راستے تک پہنچانا اور صراطِ مستقیم کی طرف ان کی رہنمائی سالک کواس کے مطلوب تک پہنچاتی ہے۔ لہذا الله کے آنے ، حیکنے اور ظاہر ہونے سے مراد اس کے انبیاء کا آنا، چکنا اور ظاہر ہونا مجازی طور پر مراد ہے۔

اسى طرح قول أتعالى فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمُ وَ يُحِبُّونَهُ. خبرديتا بِالله تعالى كآني كايك قوم كساته جن سے الله محبت کرے گا وروہ قوم الله سے محبت کرے گی ۔اس لئے بیقول لا زماً دلیل ہوگارسول الله ایک کے بعدخلیفیة الله کی بعثت و ظہور کا جیسا کہ طور سینا سے اللہ تعالیٰ کا آنا حضرت موسیٰ کے ظہور کی دلیل تھی۔اور سیعیر سے اللہ تعالیٰ کا چمکنا بعثت مسیح کی دلیل تھی۔ اور جبل فاران سے الله تعالیٰ کا ظاہر ہونا حضرت محمد رسول الله ﷺ کآنے کی دلیل تھی۔ چنانچہ جس طرح الله تعالیٰ کاآنا، چمکنا اور ظاہر ہونا ان انبیاءکرام کے ظہور کی دلیل تھی اسی طرح الله تعالیٰ کا اس کی ایک محبوب قوم کے ساتھ آنا دراصل نبی کریم الله تعالیٰ کے بعد خلیفتہ الله کے ظہور کی دلیل ہے۔ سیاق استدلال ان دونو ں موضوعات میں ایک ہی ہے۔ان میں کوئی تفاؤت نہیں البتہ مجموعی حیثیت نہیں ہے۔ چنانچہرسول الله ﷺ نے اپنے اخبار مرفوعہ وصیحہ میں اس کانعین کردیا ہے لہذا بیا خباراس آیت کی تفسیر وتبیین ہوجاتی ہیں والسلام کی آمد کی خبر دی ہے وہ اسانید صححہ کی روسے صحح ثابت ہوا جیسا کہ مُلاعلی قاری نے'' رسالتہ المہدی'' میں روایت کی ہے اورایک روایت میں اس مقام برقول رسول فیلی کی وضاحت کی ہے کہ المهدی من عترتی و من ولد فاطمة میں عمری میری عترة سے اور فاطمہ کی اولا دمیں سے ہے۔جبیبا کہ روایت کی ہے ابوداؤدابن ماجہ اور حاکم نے سندھیج کے ساتھ امسلمہ ﷺ کے کہ فرمایا نبی کریم ان کے سر پر فرشتہ منادی کرے گا کہ میہ مہدی ہیں ان کی اتباع کرو۔ابوقعیم وغیرہ نے ابن عمر سے روایت کی ہے کہ فرمایا نبی کریم ایستیہ نے کہ المهدی منا اهل البیت یصلحه الله فی لیلة یعنی مهدی ہم میں سے اہل بیت سے ہاور الله تعالیٰ ایک ہی رات میں انہیں صلاحیت عطا کرے گا۔روایت کی احمد اور ابن ماجہ نے حضرت علیؓ سے کہ فرمایا نبی کریم ایک نے کہ السمھیدی منسی اجسلسی الجبهة واقنى الانف يملاء الارض قسطا وعدلا كما ملئت جوراً و ظلماً يملك سبع سنين ليني مهدى محصت ہے جلی بپیثانی اور کمبی ناک والا وہ زمین کو قسط وعدل سے بھردے گا جبیبا کہ وہ ظلم وجور سے بھری ہوئی ہوگی اور وہ سات سال زندہ رہے

روایت کی احمد وابودا و دوابونعیم نے ابی سعید الحدریؓ سے کہ فر مایار سول الله الله فی نے لین تھلک امد انسا فی اولها و عيسيٰ بن مريم في آخرها والمهدى من اهل بيتي في وسطها (وه أمت بهي بلاكت نهيں بهوگى جس كِثروع ميں، ميں ہوں اور عیسیٰ ابن مریم آخر میں ہیں اور مہدی میرے اہلِ بیت سے اس کے وسط میں ہیں۔) روایت کی ابونعیم وابن عسا کرنے ابن عباسٌ سے اور انہوں نے بیان فل کیا حضرت علیؓ سے کہ آپ نے اپنے فرزند حضرت حسنؓ کی طرف نظر ڈالی اور فر مایا کہ میرا بیفرزند سردار ہے جبیبا کہ نبی کریم ہلیتہ نے ان کا نام رکھا ہے اور عنقریب اس کی صلب سے ایک مردِ صالح نکے گا جوتمہارے نبی ایک ہ سے موسوم ہوگا اور اخلاق میں حضور علیت سے مشابہت رکھے گا۔ ملاعلی قا دری نے کہا ہے کہ اس روایت کو تقویت ملتی ہے تیم بن حماد کی روایت سے جوشیوخ بخاری میں سے ایک ہیں اور بعض روایات میں ہے کہ مہدی اولاد حسین میں سے ہیں جیسا کہ روایت کی گئی ہے عقدالدرر میں حضرت عبدالله بن عمرٌ ہے کہ فرمایا'' ایک آ دمی نکلے گااولا دِحسینٌ ہے مشرق کی جانب سے اورا گریہاڑبھی اس کے راستہ میں آئیں تو انہیں منہدم کردے گا اوران میں اپناراستہ بنائیگا۔اس کی روایت کی الحافظ ابوالقاسم نے اپنی مجم میں اور حافظ ابونعیم اصفہانی اورحافظ ابوعبدالله بن حماد نے کتاب الفتن میں ۔حضرت علیؓ نے فرمایا کہ میں تم کوصاف صاف بتادیتا ہوں ، زمانے کا وقت جوہم میں ہے اور جوحدوداللہ تقسیم کئے گئے ہمارے لئے میں نے اس کا ایک عہد چن لیا اور ہماری طرف وقت کا دیکھنے والا لوٹے گا اہل حرم میں ے اور وہ ہمارے لئے الله کافضل طلب کریں گے جو ہمارے لوٹنے کو پیچان لیس وہ ہم کو پیچانا۔ وہ مشابہت رکھے گا الله کی مخلوق میں ہے ہوگا جورسول اللہ لیے ہی کی دختر ہیں ۔اوراولا دحسین ؓ سے ہوگا ۔ پس جوتخص اس کےسواء آئے گااس پراللہ کی لعنت ہو۔ صحیح بہ ہے کہ امامٌ حضرت فاطمہ بنت نبی ایک کی اولا دمیں سے ہیں جبیبا کہ پہم تی نے بیان کیا اورا کثر علماء نے یہی مذہب

اختیار کیااور حضرت امیر المومنین علی بن ابی طالب فی نے فرمایا کہ میں نے کہایار سول اللہ اللہ اللہ مہدی ہم میں سے ہیں یا غیر سے ، تو رسول اللہ اللہ فی مہدی ہم میں سے ہیں یا غیر سے ، تو رسول اللہ وقت نے فرمایا کہ ہم میں سے ہیں اور اللہ دین کو اُن پرختم کرے گا جیسا کہ مجھ سے شروع کیا۔ اور باقی حدیث بیان کی حفاظ کی ایک جماعت نے فرمایا کہ ہم میں جن میں ابوالقاسم وابو تعیم اصفہانی وعبد الرحمٰن بن حاتم اور ابوعبد اللہ فعیم بن حماد وغیرہ نے ان احادیث سے جوا مورمتنبط ہوتے ہیں ان میں

پہلاامریہ ہے کہ امام مہدی علیہ السلام نبی کریم اللہ کی دختر بی بی فاطمۃ الزہراؓ کی اولا دمیں سے ہیں۔ دوسرایہ کہ امام "کی اتباع جمیع الناس پر فرض ہے۔

تیسرایه کهامامٌ کے کمالات وہمی ہیں کسی نہیں ۔ جبیبا کہ نبی کریم اللہ گا قول اس پر دلالت کرتا ہے کہ' اللہ تعالی انہیں ایک رات میں صلاحیت عطا کرے گا''

چوتھا ہی کہ آپ زمین کو قبط وعدل سے بھردیں گے۔اس سے مراد زمین پراشاعت عدل واحسان اور تبلیغ ہدایت وایمان ہے۔اگراس سے مراد فعلاً تمام زمین کو قسط وعدل سے بھر دینا مرادلیں تو مشیت الہی کے خلاف بات ہوگی جو کہ باطل ہے۔لہذا تمام ز مین کا قسط وعدل سے بھراجانا امر باطل ہے۔ چنا نچہ ہیاں ملز وم مشیت ایز دی کے خلاف ہے کیونکہ الله تعالی فرما تا ہے۔ وَ لَـوُ شَـــــآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي الْأَرْض كُلُّهُم جَمِيعًا (سورة بونس آيت ٩٩) يعني الرتيرارب حابها توزيين يرجتن لوك بين وهسب ا يمان لے آتے۔ اس طرح الله تعالی فرما تا ہے۔ وَ لَـوُ شِئنا اللَّاتَيْنَا كُلَّ نَفْسِ هُداهَا (سورة السجدة ١٣٠) يعني اگر ہم جا ہے توہر نفس کو ہدایت دیتے ۔ان آیات سے اس بات کی نفی ہوتی ہے کہ جمیع الناس ایمان لائیں گے اور ہدایت پر ہوں گے ۔اوراس بات کی دلیل ہے کہ الله کی مشیت ان دونوں اُمور سے ہٹ کر ہے۔اس لئے اگرامام مہدیٌ تمام زمین کوعدل واحسان سے بھردیں تو مشیت الٰہی کےخلاف ہوگا اور وہ چیز لازم آئے گی جس سے پر ہیز کرنا چاہئے ۔ یعنی امام علیہ السلام ایسی چیز پر قادر ہوجا ئیں گے جومشیت الٰہی میں سے نہیں ہے۔وہ ممنوع ہے اس طرح امامًا ایسی چیز کی ایجا دیر قا در ہوجا ئیں گے جو بذات خود ممنوع ہے اور پیطعی باطل ہے اور ریکھی لازم آئے گاکہ قادر عاجز ہوجائے اور عاجز قادر ہوجائے جو کہ امر باطل ہے۔قادر کے عاجز ہوجانے کا مطلب سے کہ وہ الیی چیز برقدرت نہیں رکھتا جس براس کا ایک بندہ قدرت رکھتا ہے اور عاجز کے قادر ہوجانے کا مطلب پیہے کہ وہ الیمی چیزیر قادر ہے جس پراللہ تعالیٰ کی قدرت نہیں۔ جہاں تک امام مہدیؓ کے عاجز ہونے کی بات ہے تو یم مکن ہے اور ہرممکن شے واجب کی محتاج ہے اور ہرمحتاج عاجز ہے۔ پس مہدی علیہ السلام عاجز ہیں اور یہی مطلوب ہے اور یہ جملہ کہتمام زمین کو قسط وعدل سے بھر دیا جانا قطعی باطل ہے۔ پس جب امراس طرح ہے تو حدیث کامفہوم بھی یہی ہے اور کہتے ہیں کہ الارض پر جولام داخل ہے استغراق کے لئے نہیں بلکہ عہد خارجی کے لئے ہے۔اس سے مراد کوئی ایک قطعہ ارض لیا جائے گا تواس قطعہ کا قسط وعدل سے بھرا جانا جائز ہوگا اوراس سے محذور لازم

نہیں آئے گا

پانچواں یہ کہ امام علیہ السلام مال صحاحاً لینی بالسویۃ تقسیم کرینگے اور یہ ہمارے پاس ثابت ہو چکا ہے اور یہ ممل ہماری قوم میں جاری ہے۔

چھٹا یہ کہ اللہ تعالیٰ مصدقین مہدی کے قلوب میں بے نیازی پیدا کردے گا یعنی اُن کومتاع دنیا اوراس کی لذتوں کی طلب سے مستغنی یعنی بے نیاز بنادے گا کیونکہ وہ لوگ سوائے اللہ کے کسی سے مجت نہیں کریں گے۔اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اُن کی شان میں فرمایا'' یحبونہ ''یعنی وہ قوم اس (اللہ) سے محبت کرے گی اور بیصفت انہیں بے نیاز بنادے گی چنا نچہ وہ لوگ ماسو کی اللہ کی طرف التفات نہیں کریں گے۔

ساتواں بیکہ امام رسول اللہ اللہ اللہ کی طرح اُمت کو ہلاکت سے بچائیں گے اور دفع ہلاکت سے مراد ہدایت کی تبلیغ اور صراط منتقیم کی طرف رہنمائی ہے جوسا لک کواپنے مطلوب تک پہنچاتی ہے۔

نواں یہ کہ خلیفۃ اللہ کے بارے میں یہ واضح دلیل ہے اُن کی علوشان اور رفعتِ مکان پراور آپ کی عظمت مزید واضح ہوجاتی ہے کو دخلیفۃ اللہ کے بارے میں یہ واضح دلیل ہے اُن کی علوشان اور رفعتِ مکان پراور آپ کی عظمت مزید واضح ہوجاتی ہے آ دم علیہ السلام کے حق میں اللہ کے قول سے جو اُن کے ذکر میں ہے۔ واذ قال دبک لسلم سلائے کہ انسی جاعل فی الار ض خلیفۃ نیز قولہ تعالیٰ یہا داؤ د انسا جعلنا ک خلیفۃ فی الارض. اس سے معلوم ہوا کہ بیان کی منقبت میں ہوا کہ مہدگ خلیفۃ نیز قولہ تعالیٰ یہا داؤ د انسا جعلنا ک خلیفۃ فی الارض. اس سے معلوم ہوا کہ بیان کی منقبت میں ہوا ورشا کہ مہدگ افضل ہوں صدیق فرابو برش سے اس حیثیت سے کیونکہ ان کورسول اللہ علیفۃ کا خلیفہ کہا جاتا ہے اللہ کا خلیفہ ہیں کہا جاتا ''۔ میں کہتا ہوں (قول مفسر علام ؓ) کہ بے شک حق اپنی زبان سے بولا جاتا ہے ورنہ ملاعلی قاری سے اُمیر نہیں کی جاسکتی کہ وہ اس طرح کی بات کے اور کہا جاتا ہے کہ فضل وہ ہے جس کی دشمن بھی شہادت دے۔

خصائص کے مثلاً نبوت تشریعیہ اور دعوت کے کیونکہ یہ چیزیں رسول الله علیہ پرختم ہو چک ہیں۔جبیبا کہ الله تعالی نے فر مایا مَا کَانَ مُحَمَّد ' أَبَآ أَحَدٍ مِّنُ رَّجَالِكُمُ وَ لَكِنُ رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبيّنَ (سوره الاحزاب ٢٠٠) يعن محد باين بين كسي كتم مردول میں سے کین الله کے رسول اور خاتم النبین ہیں اور جسیا کے فرمایا رسول الله عظیمی نے کہ لا نہیں بعدی یعنی میرے بعد کوئی نبی نہیں ہے۔ میں کہتا ہوں ( قول مفسرعلامؓ ) کہ یہاں نبی سے مراد نبی مشرع لیعنی صاحب شریعت نبی اور نبی غیرمشرع دونوں ہیں جن کا وجود ممتنع ہےاور پیحدیث نبی کے وجود پرامتناع کی دلیل ہے۔ جہاں تک حدیث لا و حسی بعدی کاتعلق ہے تو وہ محدثین کی رائے میں باطل ہے۔ملاعلی قاری نے''رسالتہ المہدی'' میں کھا ہے' جہاں تک حدیث لا و حسبی بعدی کا تعلق ہے تو وہ باطل و بےاصل ہے۔ ہاں البتہ وار دہوئی ہے لا نہی بعدی کی حدیث جس کامعنی علماء کی رائے میں بہہے کہ رسول الله علیہ کے بعد کوئی صاحب شریعت نبی پیدانہیں ہوگا جوآ یہ علیہ کی شریعت کومنسوخ کر سکے' میں کہنا ہوں ( قول مفسر علام ؓ ) کہ الله تعالیٰ کی طرف سے علوم قد سیداور معارف الہیدی تعلیم القاء والہام کے ذریعہ ہونے میں کوئی رکاوٹ نہیں اور حاصل کلام بیر ہے کہ مہدی علیہ السلام رسول الله علیقہ کے ساتھ متحد ہیں آ یہ علیقہ کے جملہ کمالات ومعارف میں سوائے ان کے جن کا ہم نے ذکر کیا ہے۔اسی لئے رسول اللہ لیکھیے۔ نے فرمایا المهدی منی یقفو اثری و لا یخطی ۔اس سے مرادیہ ہے کہ امامٌ رسول الله علیہ کی حالت وسیرت میں یوری یوری پیروی کریں گےلہذا واجب ہوگیا کہ آپ کی حالت اور سیرت رسول الله علیہ کی حالت وسیرت سے مشابہہ ہواور ہمارے بیان سے واضح ہو چکا کہ آ یک اخروج وبعثت لازم ہے اُمت رسول الله عظیمیہ کو ہلاکت سے بچانے اورا ختیام دین محمدی کے لئے۔ مفتی الحرمین ابن حجراتھیتمی نے کھا ہے کہ بعض ائمہ نے کہا ہے کہ رسول الله علیت سے مہدی کے متعلق راویوں کی کثرت کے ساتھ متواتر مستفیض اخبار وارد ہیں ۔مہدیؓ کے آنے اور آپ کے اہل بیت نبی سے ہونے کے بارے میں ایک اورجگہ کہا کہ بیہ تمام روایتیں موافقت کرتی ہیں جو پہلے طئے پایاتھا کہ امام آل نبی اللہ سے ہیں کیونکہ آٹ کی احادیث بکثرت وضیح ہیں بلکہ بعض ائمہ حفاظ کا قول ہے کہ مہدی کا آل رسول اللہ ﷺ سے ہونا متواتر مروی ہے۔ مُلاعلی قاری نے رسالتہ المہدی میں لکھا ہے حضرت مہدی کے ذکر میں اور آپ کے اہل بیت سے ہونے کے متعلق احادیث رسول الله الله متواتر ہیں۔ شخ عبدالحق دہلوی نے اشعة اللمعات فی شرح المشکواة میں لکھاہے کہ مہدی کے اہل بیت سے اور اولا دِ فاطمہ "سے ہونے پر احادیث حد تواتر کو پہنچ چکی ہیں۔ان سب کا ماحصل یہ ہے کہ رسول الله ایک ہے بعدالله سبحانہ تعالی کے آنے سے مرادامام مہدیً کا آنا ہے۔اگریہ کہا جائے کہ تولہ تعالی بقوم میں باء تعدیبہ ہے اس سے پیمعنی ہونگے کہ اللہ تعالی عنقریب ایک قوم کولائے گا جن سے وہ محبت کرے گا اور وہ قوم اُس سے محبت کرے گی ۔اس بناء یر جوتم نے ذکر کیا ہےوہ موزوں نہیں ہے۔ میں کہتا ہوں (قول مفسر علامؓ) کہ بیتا ویل ہمارے لئے ضرررساں نہیں ہے کیونکہ الله تعالیٰ نے اس آیت میں وعدہ کیا ہے کہوہ عنقریب ایک ایسی قوم کومبعوث کرے گا جس سے الله تعالیٰ محبت کرے گا اور وہ قوم الله تعالیٰ سے

احد نے اپنے حاشیہ میں (جوتفعیل کھی ہے اس کا خلاصہ بالا خصاریہ ہے کہ) محبت کے لغوی معنی اوراً س کی صفات پرتفعیلاً بحث کی ہے کہ بیلذت سے متصف ہوتی ہے۔ بعداز اللذت کی اقسام بیان کی ہیں۔ مثلاً لذت ذوتی، لذت نظر ولمس، لذت سو تکھنے کی ،
لذت ساعی ، لذت ادراک ، لذت جاہ وریاست اور لذت علوم وغیرہ اوران کا مواز اندلذت بھیتی لیخی معرفت اللی سے کیا ہے اور لکھا ہے کہ اللہ کے لئے بندہ کی محبت لوازم وشرائط ایمان میں سے ہے اوران میں تفاوت ممکن ہے ان کے ایمان میں تفاوت کے مطابق ۔

میں کہتا ہوں (قول مفسر علام ) کہ اللہ کی محبت عبارۃ ہے اس کے بذات ِ خودظہور سے انفس و آفاق کے معاملہ میں مختلف معاملات میں اور مختلف احوال میں جیسا کہ حدیث قدی اس پر دلالت کرتی ہے وہ یہ کہرسول اللہ اللہ ہے کہ کاقول جو اللہ تعالیٰ کے کلام سے معاملات میں اور مختلف احباب کہ دیجا نا جاؤں کہ مختلف النج لیعنی میں ایک کنر مختی تھا میں نے چاہا کہ بیجا نا جاؤں کہ نے اور اس کی ذات کا ظہور محبوب ہوجائے گا اس کی ذات کی نوشید گی ہو اس کی ذات کا ظہور محبوب ہوجائے گا اس کی ذات کا نو وہ اس کی ابتداء سے تحریک ہے ہوجائے گا اس کی ذات کے لئے اور اس اعتبار سے وہ عالم بطوں میں متصور ہوگا۔ جہاں تک عالم شہادۃ وجود دب کی تعبیر ہے تو وہ اس کی ابتداء سے تحریک ہے بیتی میں اس کے دل کواور مشخص کرتی ہیں اس کی وہ ذات وصفات کے مشاہدہ کے مقام کی وہ شہور وہ گی کرتے ہیں جمالی تجابیات سے جو تھی کر تی ہیں اس کے دل کواور مشخص کرتی ہیں اس کی ذات وصفات کے مشاہدہ کے مشام میک وہ شہور وہ گی کرتے ہیں جمالی تجابیات سے جو تھی کر تی ہیں اس کے دل کواور مشخص کرتی ہیں اس کے دل کواور مشخص کرتی ہیں اس کے دل کواور مشخص کرتی ہیں اس کی ذات وصفات کے مشام ہی وہ شہور وہ گی کی کرتے ہیں جمال تکابیات سے جو تھی کر تی ہیں اس کے دل کواور مشخص کرتی ہیں اس کے دلیں اس کے دل کواور مشخص کرتی ہیں اس کے دلی کواور کو کرتے ہیں ہیں اس کے دلی کو کرب کو کو کرب کو کو کو کرب کو کو کرب کو کو کرب کو کو کرب کو کرب کو کو کرب کو کو کرب کو کو کرب کو کو کرب کو ک

طرف اس کی بصارت کواوروہ سوائے اس کے سی اور کی طرف نہ توجہ کرتا ہے اور نہ نظر ڈالتا ہے۔ پس بیجذب سبب ہے بندہ کے محبّ اورالله کے محبوب ہونے کا۔ پس امر بلٹ جاتا ہے اور تبدیل ہوجاتا ہے کیونکہ کسی چیز کا جذب اس کی ذات تک نہیں ہوتا اس کی محبت کے بغیراس لئے بیچیز اس اعتبار سے اللہ تعالی کومحبؓ بنادیتی ہے۔

(اس قوم کی صفات بیان کرتے ہوئے) الله تعالی فرما تا ہے۔ أذلة جوذ لیل کی جمع ہے ذلو لنہیں کیونکہ اس کی جمع ذال ہے۔ على المومنين حضرت على ابن ابي طالب في فرماياكم اذلة على المومنين سےمرادا بل رقة يعنى زم كوشدر كھنےوالے ہيں ان کے دین پراور کہا گیا کہ یہاں ذل سے مراد شفقت ورحمت ہے۔ گویا کہ وہ لوگ مومنین کے لئے شفقت رکھیں گے تواضع اور رفت کے اعتبار سے۔ اعبز ۃ علی الکافرین لیمنی اپنے نخالفین دین کے لئے وہ شخت ہو نگے۔ یہجا ہدو ن فبی سبیل اللہ لیمنی وہ لوگ کفارسے جنگ کریں گےاعلاءکلمتہ الحق کے لئے اورنصرت دین کے لئے اورممکن ہے کہ جہاد سے مراد جہاد نفسانی ہوجو کہ جہاد جسمانی سے اکبر ہے کیونکہ مجاہدا پیزمحبوب سے قریب ہوجا تا ہے اوراینی ذات کواس کی ذات کی تجلیات وصفات میں گم کردیتا ہے۔ و لا يـخـافـون لـومة لايم . ليني واؤحال يهمرادوه لوگ في سبيل الله جهادكريں گےملامت كرنے والوں كى ملامت كى يرواه كئے بغير کیونکہ وہ اوگ صرف اللہ کی رضا مندی کے لئے جہاد کریں گےاس لئے ملامت کا خوف اس جگہان کی کوششوں میں رکاوٹ نہیں بنے گا اوروہ لوگ منافقوں کی طرح نہیں ہو نگے جو ہاطنی طور پر کفار سے محبت کرتے ہیں لیکن ظاہری طور پرمومنین کے ساتھ جلتے ہیں کیونکہ وہ لوگ ملامت کرنے والوں کی ملامت سے ڈرتے ہیں۔پس وہ مجاہدین کے ساتھ میدان کی طرف تو نکلتے ہیں ان کے دل جدال میں آ گے بڑھنے اور حصہ لینے سے منع کرتے ہیں۔ ذالک اشارہ ہے مذکورہ اُمور کی طرف جواس قوم کی صفات جلیلہ ہیں جواللہ سے محبت کرتی ہے۔ پہلی صفت محبت ہے، دوسری صفت تذلل وتواضع ہے، تیسری صفت کا فرین پریختی ہے، چوتھی صفت مجامدہ اوریانچویں صفت ملامت کے خوف سے بری ہونا ہے۔ فیضل الله کیونکہ وہ لوگ ان خصال رضیہ سے متصف ہو نگے پیؤتیہ من پیشیاء لیعنی جس کووہ عطا کرتا ہے یا تو فیق دیتا ہے۔و اللہ و امسع لیعنی احسان فضل میں واسع ہے علیہ لیعنی جانتا ہے کہ کون فضل وکرم کامستحق ہے۔ (مطبوعه ما بنامه ''نورحیات' میلا دنمبرا کٹوبر' نومبر۱۹۹۲ء ماہنامیہ' فضلت' جون ۲۰۰۵ء)



# ترجمه وتلخيص اقتباس ازتفسيرلوا مع البيان بحرالعلوم علامه سيدا شرف شمسيًّ قُلُ هاند م سَبيلِي

قُلُ هذه سَبِيلِي آدُعُو الله الله عَلى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي (سوره يوسف آيت ١٠٨)

(قبل هذه سبیلی ادعوا الی الله) صاحبِ تِفسیرکشاف (الکشاف عن حقائق التزیل ازعلامه ابوالقاسم محمود بن عمر جار الله زمحشری وفات ۵۳۸ هم ۱۱۴۵ء) نے کہا کہ بیرہ وہ بیل ہے جودعوت ہے ایمان وتو حید کی۔ سبیلے یعنی بیل سے مرادراستہ ہے جو مذکر ومونث دونوں طرح مستعمل ہے۔ پھراس کے راستے کی تفسیر بیان کی اس کے قول سے کہ میں بلاتا ہوں اس کے دین کی طرف ججة واضحہ کے ساتھ کھلے اور واضح طور پر عبدالله نے قل هذه سبیلی کونذ کیراً پڑھا ہے۔ اور معنی بیر کہ بیشک میں بلاتا ہوں خدائے واحد کی طرف اور نہیں بلاتا اس کے سوافر شتہ انسان ستارہ یا بت کی طرف اور بے شک میری دعوت خدائے واحد کی طرف ہے۔

(علیٰ بصیرة انا) کہا گیا کہ بصیرت جمۃ واضحہ اور بر ہان قاطع ہے جبیبا کہ الله تعالیٰ فرما تا ہے۔' قد جاء کم بصائو من دبکم" (سورہ الانعام آیت ۱۰۴) ترجمہ: تم کو پہنچ چکیں جمتیں تمہارے رب سے یعنی دلائل و برائین واضحہ اور یہم معنی انفش نے اختیار کیا جبیبا کہ ذکر کیا اس نے قولہ تعالیٰ بَلِ الْلاِ نُسَانُ عَلی نَفُسِه بَصِیرَةٌ (القیامۃ آیت ۱۲) کی تفییر میں صاحب اللمان (لسان العرب ازمحہ بن مکرم ابن منظور متوفی ۱۳۱۱ء) نے کہا کہ بصیرت اعتقادِ قلب کا نام ہے۔ یہ بھی کہا گیا کہ (بصیرت) کسی امر کی تحقیق ومعرفت ہے۔

صاحب "منتهی الادب" نے کہا کہ بصیرت سے مرادکسی چیز کود کھنااوراس کا یقین کرنا ہے۔ پس تاویل کے لحاظ سے یہ معنی ہوں گے کہ میں بلاتا ہوں الله کی طرف تقدیق واعتقاد پر نہ کہ ظن اور وہم پر۔اس کے دوسر نے معنی یہ ہوں گے کہ میں بلاتا ہوں الله کی طرف اس کی رویت پر۔ یہی وہ معنی ہے جو ہمارے پاس اختیار کئے جاتے ہیں کیوں کہ انبیاعلیہم السلام انسان کی تہذیب واصلاح کے لئے ہی مبعوث ہوئے امور معاش ومعاد میں اور اُس کی غایت ہے ہے کہ وہ (انسان) اخلاقی اللہ یہ سے متصف ہوجائے الله عز وجل سے مکمل قربت کے ساتھ اور کمالی قرب کی انتہا ہے کہ وہ اللہ تعالی کود کھے۔ "انا" تاکید ہے لفظ "ادعو ا" میں مسترکے لئے۔ سے مکمل قربت کے ساتھ اور کمالی قرب کی انتہا ہے ہے کہ وہ اللہ تعالی کود کھے۔ "انا" تاکید ہے لفظ الیہ الیہ الیہ امن اتبعنی "(یعنی رومن اتبعنی ) عطف ہے قولہ "انا" یہ صاحب کشاف نے کہا" ادعو الیہ انا ویدعو الیہا من اتبعنی "(یعنی

میں بلاتا ہوں اُس کی طرف اور وہ بلائے گااس کی طرف جومیرا تابع ہے)۔ میں (مفسرعلام) کہتا ہوں کہ دونوں بلاتے ہیں الله کی طرف اس کی رویت پر پس بیآ بیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رسول الله علیہ کے بعدان کے ایک تابع کی بعث ہوگی جوالله کی طرف بلانے والا ہوگا دلیل واضح کے ساتھ یا تصدیق واعتقاد جازم پر یااس کی رویت پر۔

مفسرین اس آیت کی گہرائی تک نہیں پنچ اورا چھی طرح غور وفکر نہیں کیا کہ اس آیت کا مقصد کلام خبر دینا ہے ایک امام جلیل کی بعثت کی جوتا ہتے ہے رسول الله علیہ گا اس وعوت عظیمہ ہیں ۔ ان مفسرین نے تابع سے مراد تابع عام لیا ہے چا ہے وہ معصوم ہویا نہ ہو ۔ اور ہم (اب) بحث کریں گا س تابع کے معنی ہیں ۔ پس ہم کہتے ہیں کہ تابع کی دو قسمیں ہیں لیحنی تابع تام اور تابع باقص ۔ تابع تام وہ ہے جوا جا باع کرے اپنے متبوع کی اس کے جمیع اقوال وا فعال وا حوال ہیں اور اس کے لئے (صفت) عصمت لا زمی ہے۔ کیوں کہ غیر معصوم کے لئے ممکن ہے کہ کسی بھی معاملہ ہیں اس ہے خطاصا در ہو۔ تابع ناقص و بیا نہیں ہوگا لینی وہ بعض امور میں متبوع کی اس کے جمیع اقوال وا فعال وا حوال ہیں اور اس کے لئے (صفت) عصمت لا زمی ہے۔ کیوں کہ غیر معصوم کے لئے ممکن ہے کہ کسی بھی معاملہ ہیں اس ہے خطاصا در ہو۔ تابع ناقص و بیا نہیں ہوگا لینی وہ بعض امور میں متبوع کی ا تباع کر کے گا اور بعض امور میں قاصر ہوگا ۔ پس اس آیت میں جوتا بع مراد ہے وہ فتم اول یا خانی ہوسکتا ہے ۔ لیکن فتم خانی مراد لینا جا نزئبیں کیوں کہ اس آیت میں جوتا بع منصوص ہے وہ دا گی الله تعالی ہے کیوں کہ '' مصوم عن الخطا ہو در خان اس آئی ہو سکتا ہے۔ دا گی المالله کے لئے ضروری ہے کہ وہ مصوم عن الخطا ہو در خانہ اس کی طرف بلانے والا ہے قسم خانی کا تابع قاصر ہے اتباع میں پس وہ معصوم نہیں ہوگا اور اس کی وقو دا کو گا ہوں کا اخبال رکھتا ہے۔ جبال تک جبتہ کا معاملہ ہے وہ تو معصوم ہونا شرطنہیں ہے کیونکہ وہ اصولی شرعیہ ہوں کہ وہ مصوم نہیں تجار عالی کا معاملہ ہے تو وہ ادکام پا تا ہے اور ان کے امور مفسل کی سے بیاں اور وہ کہاں کی بی می مناسب نہیں کہ آیت میں نہ کور تابع سے مراد معنی اول کے سواء کی اور تابع کولیا کی تابع تام اور وہ کہاں کی بی می مناسب نہیں کہ آیت میں نہ کور تابع سے مراد معنی اول کے سواء کی اور تابع کولیا کہ تام اور وہ کہاں لی بی مناسب نہیں کہ آیت میں نہ کور تابع سے مراد معنی اول کے سواء کی اور تابع کولیا کہ تابع تام اور وہ کہاں لی بی مناسب نہیں کہ آیت میں نہ کور تابع سے مراد معنی اول کے سواء کی اور تابع کولیا کہ تابع تام اور وہ کی مطلوب ہے۔

قوله من اتبعنی "میں کلمه من "فظ مجمل ہے جوبیان وقسیر کافتاج ہے یا یہ کہ وہ متصل ہونا چاہئے یا منفصل کی وہ متصل خریس ہے کیوں کہ مجمل کے ساتھ موجود نہیں ہے لیں وہ منفصل ہے۔ پھر منفصل ضروری ہے کہ پایا جائے قرآن میں یا حدیث میں۔ اول (یعنی قرآن میں) تصریحاً موجود نہیں۔ پس دوسرا ثابت ہوتا ہے اور اس سے مراد یہ ہے کہ ان (مہدی موعودً) کے احوال میں رسول الله علی سے مرویہ احادیث متواترہ ہیں جن کی تخریک انکہ احادیث نے اپنے مسانید وسنن میں کی ہے کہ آپ کے اہل بیت سے ایک امام معصوم نکلے گا جس کا لقب مہدی ہوگا جس کا لقب مہدی ہوگا اور خطانہیں کرے گا۔) اس طرح روایت ہے۔ "کیف تھ لک امتے انسا فی

اولها وعیسیٰ فی آخرها و المهدی من اهل بیتی فی و سطها۔" کیسے ہلاک ہوگی میری اُمّت جبکہ میں اُس کے آغاز میں ہول عیسیٰ اس کے آخر میں ہے اور میری اہل بیت سے مہدی اس کے وسط میں ہیں''اسی طرح حضرت علی سے مروی ہے یہ ختم الله به اللدین ''الله ان پردین کوختم کرے گا۔''

روایت توبان میں ہے کہ فبایعوہ ولو حبوا علی الثلج فانه خلیفة الله المهدی (پس اس سے بیعت کرواگر چہ کر رفیر سے ریگتے ہوئے جانا پڑے کیوں کہ وہ الله کا خلیفہ ہے۔)

پس مجمل (من) کابیان بیاحادیث متواتر ه معنویه <sup>(۱)</sup> ہول گےاور حاجت کے وقت تک بیان کی تا خیر میں کچھ مانع نہیں ہے۔ (مطبوعہ ماہنامہ''نور حیات''میلا دنمبرا کٹوبر ونومبر ۱۹۹۴ء/۱۳۱۵ھو''نورولایت'' جنوری ۲۰۰۹ء)

(۱) حاشیہ: متواتر لفظی وہ ہے جس کے الفاظ کی روایت ایک جماعت نے دوسری جماعت سے اس طرح پر کی ہو کہ کسی لفظ کی اس میں تبدیلی نہ ہوئی ہو۔ متواتر معنوی وہ ہے کہ ایک جماعت نے دوسری جماعت سے کسی امر کے مختلف وقالیج اور مختلف صفات نقل کئے ہوں۔ (اصلاح الظنون فی جواب ابن خلدون از علامہ بحرالعلوم سیدا شرف ششی ً)



# ترجمه ا قتباس من لوامع البيان (للعلام السيدا شرف المميّ) : ثُمَّ أَوُرَثُنَا الْكِتابَ الَّذِينَ اصطَفَيْنَا مِنُ عِبَادِنَا

آیت: ثُمَّ اَوُرَثُنَا الْکِتْبَ الَّذِیْنَ اصْطَفَیْنَا مِنُ عِبَادِنَا (سورہ فاطرآیت۳۲) الله تعالی فرما تا ہے پھرہم نے وارث بنایا کتاب کا ان لوگوں کوجنہیں ہم نے منتخب کرلیا اینے بندوں میں سے اور نبی کا مورث بھی نبی ہی ہوتا ہے۔

ابوحیان نے کہا کہ کتاب کے بارے میں دو تول ہیں۔ایک بید کہاس کے معنی یہ ہیں کہ ہم نے کتاب نازل کی اوراس بناء پر
کتاب اسم جنس ہے اور مصطفون سے مرادا نبیاء اوران کے اتباع ہیں۔ بیست کا قول ہے۔ دوسرا قول ابن عباس گا بیہ ہے کہ کتاب
سے مراد قرآن کریم اور مصطفون سے مراد محمد رسول الله علیہ کی اُمّت ہے۔ انہی ۔ پہلے قول کے مطابق بیہ معنی ہوں گے کہ وہ
کتاب جو ہم نے نازل کی نبی اوررسول پرتا کہ وہ لوگوں کو بلائے بصیرت پر اوراس کے بعد نبی کو اس کا وارث بنایا ہے۔ وہ اس لئے کہ
انبیاء کیم السلام نہ کسی کے وارث ہوتے ہیں اور نہ کوئی ان کا وارث ہوتا ہے جب وہ متاع دنیا سے کوئی چیز چھوڑیں بلکہ وہ دین و ہدایت
کے وارث اور موروث ہوتے ہیں۔ چنا نچ کسی نبی کا وارث صرف نبی ہوتا ہے لہذا ہمارے نبی علیہ آل واصحاب میں سے کسی
کے وارث نہیں ہیں بلکہ فرمایا کہ

نحن معاشر الانبیاء لا نوث و لا نورث و ما ترکناه صدقة جم انبیاء کروه سے ہیں نہ ہم کسی کے وارث ہوتے ہیں اور نہ کوئی ہمار اوارث ہوتا ہے اور جو ہمار امتر وکہ ہے وہ صدقہ ہے۔

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ انبیاء کیہ ماسلام متاع حیات دنیا میں سے نہ کسی چیز کے وارث ہوتے ہیں اور نہ کوئی ان کا وارث ہوتا ہے۔ اس بناء پر ان کا کوئی ورثینہیں ہوتا سوائے دین وہدایت کے اس لئے ان کے بعد کوئی ان کا وارث نہیں ہوتا سوائے دوسر سے نہیں کے کیوں کہ وہ ان کا خلیفہ ہوتا ہے انکے بعد تبلیغ دین میں حضرت اسلعیل واسحان میں کی طرح جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بعد لوگوں کوملت ابراہیم کی طرف بلاتے تھے۔ پس وہ دونوں باعتبار دعوت اس (نبی ) کے خلیفہ اور وارث تھے۔

دوسر نے قول میں مصطفین سے مراداُمّت نبی علیہ اللہ الیا گیا ہے جو کہ ضعیف ہے۔ کیوں کہ آپ کی امت دوقعموں پر ہے۔ یعنی اُمّتِ دعوت اور اُمّتِ اجابت اور کفار پہلی قتم میں داخل ہیں چروہ کس طرح اہل اصطفا اور وار ثین کتاب میں سے ہوں گے۔اسی طرح فاسق امت اجابت میں داخل ہیں اور ظاہر ہے کہ وہ بھی کتاب اللہ کے وارث نہیں ہیں۔ چونکہ وارث مورث کا قائم

مقام ہوتا ہےاور یہاں مورث نبی ہے جوداعی الی اللہ ہے پھر کس طرح کا فرو فاسق اس مورث کا قائم مقام ہوگا۔بعضوں نے کہا کہ وارثوں سے مرادعلماءومجہزرین میں کیوں کہ نبی کریم علیت سے روایت ہے کہ''المعلماء ورثۃ الانبیاء ''لینی علماءانبیاء کوارث ہیں۔بعض اہل علم نے اس بات پراتفاق کیااوراس میں بحث کی ہے۔اوران کا بیان ہے کہ دلیلِ عقلی نفقی سے بیثابت ہو چکا ہے کہ نبیً اس کے جمیج اقوال وافعال میں معصوم عن الخطاہے۔لہذاعقل فقل کے تکم سے واجب ہوا کہاس کی اُمّت اس کی اتباع کرےاور ہراس چیز برایمان لائے جواسکےرب کریم کی طرف ہے آئے جواس کی اتباع کرتاہے وہ قدر ومنزلت میں اُس کی مثال نہیں ہوسکتا ہے کیوں کہ وہ بعض اقوال وافعال میں خطا کرے گا۔ جب اس کا یہ حال ہے تو لاز می ہے کہ نبی کا قائم مقام وہی ہو جوصفت عصمت سے متصف ہو کیوں کہا گروہ اس صفت سے متصف نہیں ہوگا تو اس کے قول وفعل میں خطا کا احتمال ہوگا۔لہذاوہ جو کچھ کہے گایا کرے گااس میں بھی خطاء وصواب کا احتمال ہوگا۔اگر چہ کہ وہ شخص کھرے کھوٹے میں فرق وتمیز کرنے والے علمائے محتقین میں سے ہو۔صاحب اجتہاد وقیاس ہو' کتابالله اور سنت رسول الله علیہ میں بصیرت فا نقدر کھنے والا ہواوراس (سنت) کے جوامور ہیں اس کا اجتہا د دفضیات دور دراز کے ملکوں اور شہروں تک مشہور ہو۔ وہ اس لئے کیوں کہ ہرمجتہد خطا وصواب کرسکتا ہے اور بیقول متفق علیہ ہے۔ جنانجہ اس کا قول قطعی نہیں ہوسکتالیکن علاء کا فتویٰ ہے کہ اس (مجتهد) کی تقلید جائز ہے اس امکان پر کہ وہ اپنے اجتہاد میں درست ہے کیوں کہ وہ اصول ثلاثہ سے احکام کا استنباط کرنے میں مہارت کا اونچا درجہ رکھتا ہے۔ پس وہ مجتہدا بنی رائے میں وقوع خطا کے امکان کے ساتھ اس نبی کا کیسے وارث ہوگا جوخطاسے یاک ہے۔ یہاں ہم کہتے ہیں کہ نبی کے وارث پر واجب ہے کہ وہ بھی نبی کی طرح معصوم ہو۔ امام ابوحامد محمد غزالیؓ نے''احیاءالعلوم'' میں کھا ہے کہ کوئی عالم اس وقت تک نبی کا وارث نہیں ہوتا جب تک کہ وہ تمام معانی شریعت ہے مطلع نہ ہوجتیٰ کہاس کے اور نبی عظیمی کے درمیان صرف ایک درجہ کا فرق باقی رہ جائے۔اور وہ درجہ نبوت کا ہے جو وارث اور مورث کے درمیان فرق ظاہر کرتا ہے۔ یہ قول اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جو نبی کا وارث ہوگا اس کا درجہ نبوت کے درجہ کے نیجے اور باقی تمام مراتب عالیہ سے اونچا ہوگا۔ میں (مفسرعلام) کہتا ہوں کہ (وارث کی ) پیتعریف جامع نہیں ہے کیوں کہ بعض معروف افراد اس سے خارج ہوتے ہیں۔ بہتر ہوگا اگر یوں کہا جائے کہ وارث کی کچھا قسام ہیں۔ پہلی قشم یہ کہ وارث نبی اور خلیفہ ہوگا۔جس برالله نے کتاب نازل کی ہولیکن اس میں احکام وشرائع نہ ہوں بلکہ نصائح ومواعظ وامثال واذ کار ہوں جبیبا کہ زبور جوحضرت داؤ دعلیہ السلام یر نازل کی گئی اور دا ؤ دعلیه السلام لوگوں کوحضرت موسیٰ علیه الصلوٰ ۃ والسلام کی شریعت کی طرف دعوت دیتے تھے اوران کوموسیٰ علیه السلام کی نثریعت کے احکام ہی سکھاتے تھے اوران بڑمل کرتے تھے۔ پس حضرت داؤڈ نبی اورخلیفہ ہونے کے ساتھ ساتھ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شریعت کے دارث تھے۔

دوسری قتم یہ کہ وارث نبی ہولیکن نہ خلیفہ ہواور نہ صاحب کتاب ہوجیسا کہ حضرت اسلعیل۔حضرت اسحاق۔حضرت یعقوب علیہم السلام۔ پس بے شک وہ انبیاء تتھاور شریعت ابراہیمؓ کی دعوت دیتے تھے۔ اوراس کے احکام کی تبلیغ کرتے تھے۔

تیری فتم میکدوہ (وارث)خلیفۃ الله ہولیکن نبی اورصاحب کتاب جدید نہ ہو بلکہ خلافتِ الہیہ کے اعتبار سے بصیرت پرالله کی طرف بلانے والا ہواورا پنے متبوع کا تالع تام ہومہدی علیہ الصلاۃ والسلام کی مانند جو بے شک خلیفۃ الله خاتم دین الله کے حکم سے الله کی طرف بلانے والے اور کلفۃ المناس کی طرف مبعوث ہیں جیسا کہ آپ کے متبوع محررسول الله صلی الله علیہ وسلم کی بعث ہوئی تھی۔

گی طرف بلانے والے اور کلفۃ المناس کی طرف مبعوث ہیں جیسا کہ آپ کے متبوع محررسول الله صلی الله علیہ وسلم کی بعث ہوئی تھی۔ الله کی طرف رجوع ہونا' دوم حق کے لئے اس کا وجود اور سوم رشد و ہدایت کے لئے خلق سے اُس کا فرار لیعنی غلق سے منقطع ہوکر الله تعالیٰ کی طرف رجوع ہونا' دوم حق کے لئے اس کا وجود اور سوم رشد و ہدایت کے لئے خلق کی طرف اس کا رجوع ہونا۔ کہا کہ بیحال ہے نبی علیق کے وارث کا بے شک آپ عارا میں تنہار ہے تھے۔ الله کی طرف رجوع ہونا کہا کہ یہ حال ہے نبیدوں کی طرف رسول مرشد بنا کر مبعوث فر مایا۔ پس ان تین حالات میں وہ نبی کا وارث ہوگا نبی کی اُمّت میں سے جس پر الله نے عنایت فر مایا ہواور ایسانی شخص وارث کہلائے گا یعنی وارث کامل نبی کورث میں باعتبار علم مؤمل وحال ۔ انہی ۔ پس وہی ورثا جن کا بم نے ذکر میا ہے وہی وارث کامل ہیں اور شخ کا کر این عربی کاس پر انفاق ہے۔

جہاں تک اس وارث کا تعلق ہے جس کا ذکر شخ غزالیؒ نے کیا ہے تو وہ صفت کمال پڑہیں ہے کیوں کہان کے قول سے بیظا ہر نہیں ہوتا کہ وہ علم عمل وحال کا وارث ہوگا۔ پس جو نبی مورث کے فعل اور حال کا وارث نہیں وہ معصوم نہیں ہوتا۔ للہذا اُس کی وراثت میں نقص باقی رہتا ہے۔ پس وہ غیر معصوم ہونے کی وجہ سے احتمال خطاء کے ساتھ صرف نبی کے علم کا وارث ہوسکتا ہے۔

ان مذکورہ تین معنوں کی روشنی میں علماء مجتمدین انبیاء کے وارث ہوتے ہیں۔ ایسے علماء جنہیں درجہ اجتہا دحاصل نہیں انہیں اسل میں نبی کی وراثت ہی حاصل نہیں۔ نبی میں نبی میں نبی میں اور نہ حال میں اور نہ حال میں اور نہ حال میں اور نہ کی تحقیق کریں گے جس کا ذکر تیسری قتم کے معنی میں کیا گیا ہے۔ اور اس وارث کو اللہ تعالی نے نبوت تشریعی کے اختتام کے بعد مبعوث فر مایا۔ اور وہ مہدی علیہ الصلوۃ والسلام ہیں جو خلیفۃ اللہ ہیں رسول اللہ کے بعد اور وہ کوئی نبی مشرع نہیں ہیں کیوں کہ رسول اللہ کے بعد نبوت تشریعی کا دروازہ بند ہو چکا ہے لیں باقی نہیں رہاان کے لئے سوائے نبی کی جعیت اور ور اشت کے۔ لہذاوہ نبی کے تابع تام اور وارث حقیقی ہیں۔ اس اُمّت میں کوئی ایسانہیں ہے جوائے فضل و کمال میں ان کا مساوی ہواور اللہ کے قرب میں ان کی برابری کر سکے۔ اس لئے کہ وہ

خلیفة الله ہیں۔جبیبا کهروایت بیان کی گئی ہے سنن ابن ماجہ میں ثوبان رضی الله عنہ سے کہا کہ فرمایا نبی علیقی نے کہ تمہارے خزانے کے پاس تین آ دمی جھگڑا کریں گے جوسب خلیفہ کی اولا دیسے ہوں گے۔لیکن ایک بھی اس پر قابض نہیں ہو سکے گا۔ پھراس کے بعد مشرق کی طرف سے سیاہ جھنڈیاں نمودار ہوں گی پس وہ لوگتم کواپیافٹل کریں گے کہاب تک کسی قوم نے ایبافٹل نہ کیا ہوگا۔ پھراس کے بعد خدا کے خلیفہ مہدی آئیں گے۔ جبتم کومہدی کی خبر ملے توان کے پاس جاؤاوران سے بیعت کرواگر چہ کہتم کو برف پر سے رینگتے ہوئے جانا پڑے کیوں کہ وہ اللہ کے خلیفہ مہدی ہیں۔ چونکہ رسول الله یا نے اپنی امت کو حکم دیا ہے ان (مہدی ) سے بیعت کرنے کا 'اس لئے ان سے بیعت کرنا اُمت پر فرض ہے۔ بے شک وجود مہدیؓ ضروریات ِ دین سے ہے۔جیسا کہ ابوداؤد نے اپنی سنن میں عبدالله بن مسعود رضی الله عنہ سے روایت بیان کی کہ فر مایا نبی نے کہ اگر دنیا کے ایام سے ایک دن بھی باقی رہ جائے گا توالله تعالی اس دن کوا تناطو میں کر دے گا تا آئکہ ایک شخص کو مجھ سے یا میرے اہل بیت سے اللہ تعالی مبعوث کرے گا جس کا نام میرے نام کےموافق اورجس کےوالد کا نام میرے والد کے نام کےموافق ہوگا۔اسی طرح تر مذی نے روایت بیان کی ہے کہاں شخص (مہدی) ، کے اخلاق رسول الله علیت کے اخلاق کے مشابہہ ہوں گے۔ نیزسنن ابوداؤ دمیں حضرت علی رضی الله عنہ سے مروی ہے کہ وہ خُلق میں مشابہت رکھتے ہیں اور خکق میں مشابہت نہیں رکھتے۔آپ (مہدیؓ) کی دعوت عام ہے جیسا کہ روایت کی گئی سنن ابوداؤ دمیں اور حاکم نے ابی سعیدالخدریؓ سے کہ فرمایا رسول الله عظامیت نے کہ مہدیؓ مجھ سے ہے روشن پیشانی' اونچی ناک والا' وہ زمین کوعدل وانصاف سے بھردے گا۔جس طرح وہ ظلم وجور سے بھری ہوئی تھی۔اسی طرح حاکم نے روایت کی اور پیرحدیث مختلف طریقوں سے اصحابِ مسانید وسنن میں کثرت سے بیان کی گئی ہے کہ بے شک مہدی خاتم دین ہیں جیسا کہ قیم بن حماداورا بوقعیم نے حضرت علی رضی الله تعالی عنہ سے روایت کی کہ جب حضرت نبی کریم علیہ سے حضرت علی فی عرض کیا کہ مہدی ہم سے ہیں یا غیر سے تو نبی کریم علیہ فی فر مایا کہ ہم سے ہیں الله ان پر دین کوختم کرے گا جس طرح ہم سے شروع کیا ہے۔ بےشک وہ رسول الله کی طرح اُمت سے ہلاکت کو د فع کریں گے جبیبا کہ ابونعیم نے روایت کی ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنہ سے رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت ہرگز ہلاک نہیں ہوگی ( کیوں کہ ) میں اُس کے اول میں ہوں اورعیسیٰ علیہ السلام اس کے آخر میں ہیں اورمہدی اس کے درمیان میں ہیں۔ ا پسے مناقب جلیلہ اور محامد نبیلہ افراد اُمت میں سوائے مہدی علیہ الصلوۃ والسلام کے سی میں نہیں یائے جاتے ۔ پس وہ رسول الله عظیمی کے بعد افضل الناس ہیں۔ کیوں کہ وہ مقام خلیفۃ الله اور خاتم دین محمدی پر فائز ہیں۔اور محمد کی شریعت مطہرہ پر عام دعوت کے ساتھ داعی الی اللهٔ دافع ہلاکت امتِ محمدی نبی صلی الله علیہ وسلم کے وارث اور کتاب مجید یعنی قر آن کریم کے وارث ہیں۔ ين قوله تعالى " شم اور ثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا "اس وراثت كي طرف اشاره باس معنى مين كه نبي عيسة ك

بعدمہدی علیہ الصلوۃ والسلام بہلغ معانی قرآن کے وارث ہیں۔ اوراس کی طرف اشارہ فر مایا الله تعالیٰ نے یہ آیت شم ان علینا بیانه میں یعنی بیان قرآن جیسا کہ عنقریب آنے والا ہے۔ اگر یہ کہیں کہ قولہ تعالیٰ شم اور ثنا الکتاب الذین .....الخ میں الذین بجع ہے واحد مرادلیا گیا ہے اس سے تعظیم مقصود ہے جیسا کہ الله تعالیٰ نے فر مایا ''نیا یُھا النبی اِذَا طَلِقَتُمُ النبسَآءَ'' .....الخ (سورہ الطلاق) اس آیت میں ظاہر ہے کہ قولہ تعالیٰ ' طلقتم' 'نی سے خطاب ہے می سین کا ہر ہے کہ قولہ تعالیٰ ' طلقتم' 'نی سے خطاب ہے کہ سین کریم یا پھر آپ کی تمام اُست سے خطاب عام ہے۔ جیسا کہ سین قوم کے سردار یا بزرگ کے لئے اس کی بڑائی کے اظہار کے لئے اور اس کے سردار ہونے کے اعتبار سے یہ کہتے ہیں کہ یا فلاں ایسا ایسا کرو۔ صاحب تفسیر کشاف (جار الله زخشری) کا یہی قول ہے۔ اور شاعر ابوضخ الہذلی کہتا ہے۔

بيدى الذى شغف الفواد بكم

تفريح ما القى من الهم

یعنی جس ذات پاک نے میرے دل کوتم پر فریفتہ کردیا ہے اس کے اختیار میں اسغم کا کھولنا ہے جس سے میں دست وگریباں ہوں)

> فتعلمی ان قد کلفت بکم ثم افعلی ماشئت عن علم (پس توجان که میں تمہاراعاشق ہوں پھر بعد علم حال واقعی کے جو چاہے سوکر) اسی طرح زیاد بن جمل بن سعد کہتا ہے۔

لم ينسى ذكر كم مذلم الا قكم عيش سلوت به عنكم و لا قدم

( یعنی تمہاری یا دکو جب سے کہتم سے میں نہیں ملاکسی عیش وعشرت نے اور نہ ملا قات کے پرانے ہوجانے نے مجھ کوالیا نہیں بھلایا کہاس کے سبب میں تم سے بے پر واہ ہو گیا ہوں )

آیت میں تولد تعالیٰ 'المسذین ''سے حضرت علی این ابی طالب رضی الله عند مراد ہیں اسی طرح جائز ہے کہ آیت 'اور شب المسکونی الله المسلام الما جائے جنہیں الله تعالیٰ نے معانی ورموز قرآن المسلام الما جائے جنہیں الله تعالیٰ نے معانی ورموز قرآن بیان کرنے کے لئے منتخب کرلیا ہے اور وہ اپنے بیان سے دین گوختم کریں گے کیوں کہ وہ خاتم دین ہیں جیسا کہ اس کی خبر دی نبی کریم علی ان کرنے کے این کرنے کے اس کا ذکر کیا ہے اور اس طرف اشارہ کیا الله بیجانہ تعالیٰ نے اپنے قول' 'شہ ان عملینا بیانه'' کے ذر لیواور اس پر اتفاق کیا ہے شخص نہ نہ اللہ تعالیٰ الله بیجانہ تعالیٰ نے اپنے قول' 'شہ ان عملینا بیانه'' کے ذر لیواور اسی پر اتفاق کیا ہے شخص کی فیم داری پر موقوف ہے جو ذیادہ نورانی اور روحانی مظہراعظم ہے جس کو فار قلیط کہتے ہیں ۔ پھر کہا کہ قرآن میں اس طرح اشارہ کیا گیا ہے جیسا کہ الله تعالیٰ نے فرما تا ہے شہ ان عملینا بیانه یعنی پھر ہم پر ہے اس کا بیان اور شہ کے معنی تو احداث میں اس طرح اشارہ کیا گیا ہے جیسا کہ الله تعالیٰ نے فرما تا ہے شہ ان عملینا بیانه یعنی پھر ہم پر ہے اس کا بیان اور شہ کے معنی تو احدی کے ہیں (یعنی تا خیر بیان) شارح بیا کل النور نے اس تول کہ ہیں ہیں اس کے کہا گیا ہے کہا لله کی طرف سے نازل ہونے والی کتب ہاویہ سے سے ساس کہا گیا ہے کہا لله کی طرف سے نازل ہونے والی کتب ہاویہ سے علی النور نے کیا کہا مان کی شرح الہیا کل میں اور وہ نیس سے کہا گیا ہے میان کی شرح الہیا کل میں اور وہ نیس سے کہ علم الکتاب ہے۔ اور وہ تن ہے یاس کا فاصہ ہے شخصی کہ مسلک میں ہوگیا محقق دوانی کا کلام ان کی شرح الہیا کل میں اور وہ نیس سے کہا کہا الله تعالیٰ حاصل کلام یہ کہ نی علیفین ہیں ہے کہا اسال مے کوئی نہیں ہے۔ اور وہ تن ہے یاس کی کوئی نہیں ہے۔

(مطبوعه ما منامهُ 'نورحیات' فیروری ۱۹۹۴ء)



### وَ أُو حِيَ إِلَيَّ هٰذَا الْقُرُانُ

بعثتِ مهدی علیہ السلام کے ثبوت میں جن آیات قرآنی سے استدلال کیا جاتا ہے ان میں سے ایک آیت یہ بھی ہے۔'' اشرف العلماء بحرالعلوم' علامہ سیدا شرف شمسیؒ نے اپنی تفسیر''لوامع البیان فی تفسیر القرآن' بزبان عربی میں ان آیات کی جوتفسیر بیان کی ہے وہ منفر دانداز کی ہے۔ اس تفسیر کا بیشتر حصہ غیر مطبوعہ ہے۔ اس کے قارئین کے استفادہ کے لئے اس آیت کی تفسیر کے اقتباس کا ترجمہ پیش کیا جارہا ہے۔

قال الله تعالىٰ: وَأُوْحِىَ إِلَىَّ هٰذَا الْقُواانُ لِلْانْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنُ مُلَغَ (سوره الانعام آيت ١٩) (اوروحى كياكيا مجھ پريةر آن تاكميں ڈراؤں تم كواس كے ذريعا ورجس كويہ پنچے)

یعنی الله تعالی حضرت محمد علی ہے فرمار ہاہے کہ کہدو (اے محمد ) کہ وحی کیا گیا میری طرف بیقر آن تا کہ میں خبر دار کروں تم کواس کے ذرایعہ''

انسنداد سے مراد تخویف و تحذیر (ڈرانا اور متنبکرنا) ہے۔ فرمایا'' تا کہ میں ڈراؤں تم کواس کے ذریعہ' کیوں کہ تر آن مجید میں وعیدات و تہدیدات شامل چیں جواللہ اوراس کے رسول سے نہ ڈرنے والوں کے لئے ثابت ہیں۔ کہتے ہیں کہ اس کے خاطبین المل مکہ ہیں جبکہ میرے (مفسر علام سے ) خیال میں تن ہے کہ اگر خاطبین باعتبار خطاب ظاہر ہیں تو اہل مکہ ہیں ورنہ کے افعۃ النساس مخاطبین ہیں۔ و من بلغ ۔ یعنی تا کہ میں ڈراؤں تم کواور جس کو یہ پنچے۔ جان لوکہ مفسرین نے اس آیت کی تفییر میں کہا ہے کہ جس کو یہ قرآن پنچے ہے شک میں تم کو ڈراؤں اور تہہارے علاوہ ان کو بھی ڈراؤں جود وسرے ملکوں اور دور دراز کے مقامات پر رہتے ہیں اقوام عرب و جم میں سے اور کہا گیا کہ تفلین یعنی جن وانس میں سے اور ان کو جنہیں یوم قیامت تک قرآن پنچے گا۔ سعید بن جیر سے دوایت عبر سوجہ میں سے اور کہا شی محمد بن جیر شے دوایت کہ جس کی طرف صاحب تفیر کشاب (علامہ نظر کے کہ جس کو قرآن پنچے گویا اس نے محمد رسول اللہ علیات زید نے قولہ تعالی 'و اُو جی اِلی ھلا الْقُرُ اَنُ لِانْدُورَ کُم بِهٖ وَ مَنْ اَلَمَ عُن کُم سب کی اشان کی جس کو ڈرائی والے ہیں۔ اس کے یہ عنی ہوئے کہ 'تا کہ میں تم کو ڈراؤں قرآن کینچے کہ میں میں کہتے ہیں کہ جس کو ڈراؤں اللہ اس کے ڈرائے والے ہیں۔ اس کے یہ عنی ہوئے کہ 'تا کہ میں تم کو ڈراؤں قرآن کینچے کہ آن کے نہیں تا کہ میں تم کو ڈراؤں قرآن کینچے۔

حضرت انس بن ما لک کہتے ہیں کہ جب بیآیت شریفہ نازل ہوئی تو قیصر وکسری اور ہرسرکش کومکتوب لکھے اورانہیں اللّٰہ عز

وجل کی طرف آنے کی دعوت دی۔ زید بن ثابت سے روایت ہے کہ کہا کہ میں نے سنارسول الله گوفر ماتے ہوئے کہ آسان بنایاالله نے حکم کوتا کہ ہم سے بات سنے اور اس کو یاد کرلے یہاں تک کہ اُس کو دوسروں تک پہنچائے۔ (کیونکہ) بھی اس کا جاننے والا اس (بتلانے والے) سے زیادہ سمجھ دار ہوگا اور بھی علم رکھنے والا فقینہ بیں ہوتا۔

اکشرمفسرین نے بہی معنی اختیار کئے ہیں لیکن انہوں نے اس آیت کے وجوہ میں تامل نہیں کیا بنظر دقیق و تامل فاقب یعنی بات کی تہدتک پنچنے کی کوشش نہیں کی اور غور وفکر اس میں نہیں کیا کہ ہیآ ہے۔ اشارہ ہے رسول اللہ کے بعدا کیے شخص کے آنے کا جولوگوں کو اس طرح ڈرائے گا جیسیا کہ ان کورسول اللہ کنے ڈرایا تھا۔ اس کے بیان میں اگر واؤعطف ہے ضمیر مشکلم پر تواس قول میں '' المسی '' کے معنی یہ بول گے کہ بے شک یہ قرآن وقی کیا گیا میری طرف اور اس کی طرف جومیرے مرتبو مقام کو پنچے۔ بلاغ یعنی پہنچانا دوشم کا معنی یہ بول گے کہ بے بہلی تھم مید کہ اس کی تبلیغ جملہ الفاظ و معانی کے اعتبار سے ہوگی یا نہیں ہوگی۔ جہاں تک دوسر ول گو بہرائس فتحت ہو اور ہرائس فتص موجود پر جو عائب یعنی دوسر ول کو پہنچائے ہے۔ اور ہرائس فقیہ دوا عظ پر جولوگوں کو بیدار کرے۔ پس اس معنی کے کھاظ سے وہ مہرائٹ ہو۔ کہاں تک بہلی تھم کا مبلغ مراد ہے تو یہ معنی صرف اُس شخص پر صادق آتے ہیں جو قر آن کے جملہ تھا کُق و دقائق سے واقف ہو۔ اور کہاں تنا ہے ہوں کہ بہلی تم کا مبلغ مراد ہے تو یہ معنی صرف اُس شخص پر صادق آتے ہیں جو قر آن کے جملہ تھا کن و دقائق سے واقف ہو۔ اور مرائس کو تعلیم کی بھی انسان کے لئے سوائے اس کے جس کی طرف اللہ و تی کر تا ہے اور اس کو تعلیم دیتا ہے کیوں کہ میدادراک جمیع عقول کے بس کی بات نہیں اور صرف و بھی اس درجہ پر فائز ہو سکتا ہے جس پر اللہ نے فضل کیا ہے اور روح ورائس کے ذریعہ اس کی مدد کی ہے۔ پس و بی جا بن ہیاں وہ میں جا س کے اسرار کی حقیقت اور اس کے اشار است کے رمز کو۔ اس فضل الٰہی کے بغیر القدس کے ذریعہ اس کی مدد کی ہے۔ پس و بی جا بن ہو ہی جا س کے اس اس کے اس اس کے اس اس کے در تائن و غوام میں کی بات نہیں موسک کی اس کے میں موسک کی بینے میں موسک کی برخوں کی بینیں میں موسک کی بینیں موسک کی بینیں موسک کی بات نہیں موسک کی بینیں کے دو آن کے دو ان کو مرکو کی ہو کہ کی کی موسک کی بینیں موسک کیا ہو کہ کو بینیں کے مرکو کی ہو کہ کی موسک کی بینیں کی بینیں کی بینیں کے دو آن کے در تا کی وغیر کی کو اس کی بینیں موسک کے موسک کے دو اس کو کر کی کو اس کی دو اس کی دو اس کو دو کر کو کو کو کو کو کو کو کر کو کو کو کو کر کو اس کو کر کو کر کو کر کو کو کو کو کو کو کو کو کر کو کر کو کر کو کو کو کر کو کر کو کر کو کر کو کر کو کر

پس جس کواللہ نے جمعے معانی قرآن کاعلم عطا کیا ہے وہ شریعت کے تمام تھا کُق کا جانے والا ہوتا ہے اور ایسا شخص نبی کریم کا وارث ہوتا ہے۔ جبیسا کہ شخ غزالی ؒ نے '' احیاء العلوم'' میں فرمایا کہ عالم نبی کا وارث نہیں ہوتا جب جب تک کہ وہ شریعت کے جمیع معانی کا جانے والا نہ ہو یہاں تک کہ اُس کے اور نبی کے درمیان صرف ایک درجہ کا فرق باقی رہ جاتا ہے۔ جو درجہ نبوت ہے اور جو وارث اور مورث کے درمیان فرق کوظا ہر کرتا ہے پھروارث کی دو قسمیں ہیں۔

پہلا وارث وہ ہے جوان احکامِ شریعت کے بیان کرنے میں خطا نہ کرے پس وہ امام معصوم ہے اور اُس کے اقوال وافعال میں اس کی اتباع واجب ہے۔

دوسراوارث وہ ہے جو بیان میں بھی خطااور بھی صواب کرسکتا ہے پس وہ عالم مجہتد ہے جس کی اتباع واجب ہے عام لوگوں پراورا یسے عالم پر جو درجہا جہتا دنہیں رکھتا۔ پھر پہلی قشم یعنی وارثِ معصوم اگر الله تعالیٰ کی طرف سے دعوۃ پر مامور ہے تو وہ ہندوں میں الله کا خلیفہ ہے۔اور تولہ تعالیٰ'' من بلیغ ''ایسے ہی معصوم وارث نبی کی طرف اشارہ ہے لہذا اُس کی تعلیم وہلیخ بھی رسول الله کی تعلیم وہلیغ کے مثل ہوگی۔اس راز کی طرف الله سبحانہ وتعالی نے قرآن مجید میں اشارہ کیا کہ'' شم ان علینا بیانہ ''(القیامة آیت 19) یعنی قرآن اوراس کے اسرار کا بیان ہمارے اوپر ہے''

مفسرین اس بلندو بہترین مطلب تک نہیں پہنچ سکے اور انہوں نے یہ بھولیا کہ رسول الله منذر ہیں اہل مکہ کے لئے اور ان لوگوں کے لئے جن تک بیقر آن پہنچ ۔ اور انہوں نے بینہیں جانا کہ رسول الله جب عامة البشر کی طرف مبعوث کئے گئے تو تولہ تعالیٰ '' لینذر کم'' میں مخاطبین سے مراد کافیة الناس ہیں یوم قیامت تک۔

پس اس سے مرادوہ وقی ہے جو بلا واسطہ اس کے بندوں کے دلوں میں ڈالی جاتی ہے۔ پس وہ اپنے دلوں میں کوئی بات سنتے بیل کین اس کی ساعت کی کیفیت کو بھے نہیں سکتے 'اس کی حد کونہیں پاسکتے اور اپنے خیال میں اس کا تصور نہیں کر سکتے لیکن اس کے باوجود وہ بھے لیتے ہیں جبکہ نہیں جانتے کہ وہ کیسا اور کہاں سے آیا اور اس کا کیا سب ہے۔ اللہ تعالیٰ اس سے جو بات کرتا ہے پر دہ کے چھے سے کرتا ہے اور صورۃ تجاب بشری ہوتی ہے اور تجاب ایسا ہوتا ہے جیسا کہ موسیٰ نے درخت سے کلام کیا کوہ طور کی ونی جانب سے کیوں کہ اگر بات بائیں جانب سے ہوتی ہے جو اُس کے قلب کی جہت ہے تو شاید بیشبہ ہوتا کہ اس نے اپنے نفس سے کلام کیا ہے اس لئے

سيد هے جانب سے كلام آيا جو خلاف عادت ہے۔ وہ خود تجھ سے بات كرسكتا ہے اور فر شتے كے ذريع بھى بات كرسكتا ہے جيسا كه فرمايا ہے الله تعالى نے ' يعنول به المروح الامين على قلب' ' يعنی قر آن كے ذريعہ جو كلام الله ہے۔ يہ خلاصہ ہے صاحب ' فتوحات' ( فتوحات كيداز شخ محى الدين ابن عرفی ) كے قول كا۔

اگر میہ بات تمہاری سمجھ میں آگئ ہے تو ہم کہتے ہیں کہ (وی کی) ایسی سم جس میں فرشتے کے ذر بعد الله تعالی خطاب کرتا ہے وہ نبوت تشریعی کے ساتھ مخصوص ہے جوانبیاء کے ساتھ مختص ہے۔ پس جب نبوت ختم ہوگئی تو یہ وی بھی ختم ہوگئی کین وی کی جود وسری دو قسمیں ہیں ان کا سلسلہ قیا مت تک منقطع نہیں ہوگا۔ پس جائز ہے کہ ان دونوں قسموں میں سے کسی بھی قتم کے ذر بعد الله تعالی لوگوں میں سے اپنے مقربین پروی کرے۔ نیز حدیث ' لا و حسی بعدی ' محدثین کی رائے میں باطل و بے اصل ہے جیسا کہ ملاعلی قاری میں سے اپنے مقربین پروی کرے۔ نیز حدیث ' لا و حسی بعدی ' محدثین کی رائے میں باطل و بے اصل ہے جیسا کہ ملاعلی قاری کے ' رسالۃ المہدی' میں اس کی طرف اشارہ کیا ہے جس سے پیۃ چاتا ہے کہ وی نموں نبی الله علیہ وسلم کے بعد منقطع ہے ہر خلاف دوسری دوقسموں کے جو بے شک بھی منقطع نہیں ہوتیں اور ان دونوں قسموں میں سے کسی بھی قسم کی وی کا نزول ممکن ہے صدیقین واولیاء' مسالحین پر ۔ پس اسی طرح (وی کی ) ان دونوں قسموں کا حصول ممکن ہے اس کے لئے جس کو بیقر آن پہنچا ہے جمیع حقائق کے ساتھ صالحین پر ۔ پس اسی طرح (وی کی ) ان دونوں قسموں کا حصول ممکن ہے اس کے لئے جس کو بیقر آن پہنچا ہے جمیع حقائق کے ساتھ رسول اللہ گے بعد تا کہ وہ لوگوں کوڈرائے جیسیا کہ رسول اللہ گنے ان کوڈرایا تھا۔

جان لوکہ یہ مسندر (ڈرانے والا) اُمت محمد یہ کے پاس مجھول نہیں ہے بلکہ وہ ان میں متعارف ہے کیونکہ رسول اللہ نے متواتر المعنی احادیث صحیحہ میں اس کے آنے کی خبر دی ہے اور جس کی روایت محدثین و حفاظ نے اپنی کتب و مسانید میں کی ہے۔ اور خبر دی ہے کہ وہ آپ کی اُمت میں خلیفۃ اللہ ہے اور اس کی تصدیق کی پوری پوری تا کید کی ہے جیسا کہ ثوبان نے حدیث میں ذکر کیا ہے 'فسایعوہ ولو حبوا علی الشلج لانه خلیفۃ اللہ الممهدی ''(پھرتم ان سے بیعت کروا کر چہ کہ برف پر سے ریکتے ہوئے جانا پڑے کیوں کہ وہ اللہ کے خلیفہ مہدی ہیں)

اس کی روایت سنن ابن ماجداور مسند حافظ ابونیم میں کی گئی ہے۔ اوراس کی تصدیق کو دفع ہلاکت کا موجب قرار دیا گیا ہے۔
روایت ہے کہ'' کیف تھلک امت انساف اولھا وعیسیٰ فی آخر ھا والمھدی من اھل بیتی فی و سطھا''(کیسے ہلاک ہوگی میری امت جس کے اول میں ہوں اور عیسیٰ اس کے آخر میں اور مہدی میرے اہل بیت سے اس کے وسط میں ہیں ) اس کی روایت کی رزین نے اور اس طرح روایت کی گئی مشکو ہیں اور حافظ ابونیم نے اپنی مسند میں روایت کی عبد الله ابن عباسؓ کی حدیث مرفوع سے کہ' لم تھلک امد و انا فی اولھا و عیسیٰ فی آخر ھا و المھدی فی و سطھا ''اس کا ذکر ملاعلی قاری نے رسالۃ المہدی میں کیا ہے کہ بے شک وہ (مہدی) افضل ہے ابو بکر صدیق سے کونکہ وہ خلیفۃ الله ہے جبکہ ابو بکر شخلیفۃ الله نہیں ہے بلکہ انہیں رسول الله کا خلیفہ کہتے ہیں۔ نیز ملاعلی قاری نے اس رسالہ میں ذکر کیا ہے واضح دلائل کے ساتھ کہ خلیفۃ الله یراس کا اطلاق ہوتا ہے اور

وہ اعلی شان و بلندم رتبت ہوتا ہے اور وہ پوری طرح واضح ہے اس کے حکم کو ماننے کی اہمیت میں اللہ تعالیٰ کے اس قول سے جوآ دم علیہ السلام کے حق میں ہے' واذ قبال ربک لیلملائکۃ انبی جاعل فبی الارض خلیفة ''اور قولہ تعالیٰ'' سبحانہ یا داو د انا جعلنا کے خلیفة فبی الارض ……الخ'' عاصل کلام یہ کہ بیاس کی منقبت ہے اور بیمکن ہے کہ مہدی اس حیثیت سے ابو بکر صدیق سے افضل ہوں کیوں کہ انہیں (ابو بکر می کو) خلیفة اللہ نہیں بلہ خلیفہ رسول گہا جاتا ہے۔

مجموعی اعتبار سے مہدی کے ذکر میں رسول الله کی خبریں حدتو اتر کو پہنچ چکی ہیں کہ وہ آپ کے اہل ہیت سے ہیں اور بید کہ مہدی علیہ السلام خلیفۃ الله ہیں اور رسول الله کے متواتر اخبار کے ذریعہ ان کے آنے کا وعدہ کیا گیا ہے۔ پس وہی (مہدی ) رسول الله کے بعد منذر حقیقی ہیں۔ اسی طرح قولہ تعالیٰ 'و من بلغ ''کا اطلاق دوسروں کے مقابلہ میں ایسے ہی ڈرانے والے کے لئے اولی ہے جوموعود ہے۔ چنانچہ اس آیت کے بیمعنی ہوں گے کہ بیقر آن ولی کیا گیا میری طرف اور اس کی طرف جس کو بیر پہنچا اپنے جمیع معانی وحقائق کے ساتھ جیسے میں اپنی امت کے لئے ڈرانے والا ہوں اسی طرح وہ بھی ان لوگوں کے لئے مبلغ منذر ہے۔

ال معنی کے اعتبار سے اگر میں (مفسر علامؓ) منفر دہوں اکثر مفسرین سے تو اس لئے کہ یہی میری رائے میں حق ہے اور ان لوگوں کے پاس بھی جوقر آن میں بصیرت رکھتے ہیں اور حقائق قر آنی کے سمندر میں غواصی کر سکتے ہیں۔ (مطبوعہ''نور حیات''میلا دمہدی نمبراکٹو پر'نومبر ۱۹۹۳ء)



## وحي الهي

الله تعالى فرما تا ہے۔ وَإِنَّــهُ لَتَنُـزِيُـلُ رَبِّ الْعُلَمِيُنَ 0 نَـزَلَ بِــهِ الرُّوُحُ الْاَمِيُنُ ٥ عَـلَى قَـلُبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنُذَرِيُنَ ٥ بِلِسَان عَرَبِّي مُّبِيُنِ ٥ (سورة الشعراء آيات ١٩٥١-١٩٢)

اور بےشک اس قر آن کو پروردگارعالم نے نازل کیا ہےاوراس کوا تاراہےروح الامین نے سلیس عربی زبان میں تمہارے دل پر تا کہتم بھی لوگوں کوڈراؤ۔

اس آیت شریفہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ قر آن کلام الہی ہے اور نزول قر آن کے لئے جرئیل علیہ السلام کی خد مات حاصل کی گئ تھیں۔ الله تعالی اپنے برگزیدہ بندوں کو وحی کے ذریعہ تعلیم دیتا ہے۔ اور قر آن مجید بھی وحی ہی کی ایک شکل ہے۔ ماہ رمضان کو بیہ فضیلت حاصل ہے کہ اس میں بنی نوع انسان کی ہدایت اور اصلاح کے لئے کتب مقدسہ نازل کی گئیں۔ جس طرح انبیاء سلف پر توریت زبورا ورانجیل نازل کی گئیں اسی طرح حضرت محمصطفی صلی الله علیہ وسلم پرقر آن نازل کیا گیا۔ ارشاد باری تعالی ہے۔

شهو رمضان الذی انزل فیه القر آن ۔ یعنی رمضان کام مہینہ جس میں که قرآن نازل کیا گیا۔ انا انزلنه فی لیلة القدر بیش میں کہ قرآن نازل کیا گیا۔ انا انزلنه فی لیلة القدر بیش میں کہ تم نے اس کوشب قدر میں نازل کیا۔ شب قدر رمضان کی ستائیسویں شب ہوتی ہے جسے ہزار مہینوں سے افضل بتایا گیا ہے۔ وی کے لغوی معنی کسی چیز کا امر نا ہے یعنی مکتوب کتابت رسالت الہا م اشارہ کنایہ کلام خنی ۔ شرعی اعتبار سے وی کے معنی اخبار من الله ہیں۔ یعنی صرف خدا کا کلام جو کسی رسول پر نازل کیا گیا ہو۔

وَمَا كَانَ لِبَشَرِ اَنَ يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلاَّ وَحَيًا اَوْ مِنُ وَرَآئِي حِجَابٍ اَوْ يُرُسِلَ رَسُولاً فَيُوْحِيَ بِإِذَٰنِهِ مَا يَشَآءُ"

(سورہ الزخرف آیت ۵۱) یعنی کسی بشر میں بیطا قت نہیں کہ الله تعالیٰ اس سے بات کرے مراوی کے ذریعہ یا در پردہ یا کسی فرشتہ کوروانہ کرے جوعلم وجی الله کے حکم سے ان کوعطا کرے بے شک وہ بلند مرتبہ حکمت والا ہے ۔ اس آیت شریفہ اورا حادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ کتف طریقوں سے نازل ہوتی تھی ۔ اول بیہ کہ الله تعالیٰ نی سے کلام کرتا ہے جیسا کہ موی سے سے کو طور پر بذریعی تجرکلام کیا تھا اور معراج میں رسول سے کلام کیا تھا۔ دوسراطریقہ ہے کہ الله تعالیٰ بتوسط فرشتہ کلام کرتا ہے بعنی کوئی فرشتہ الله کا کلام لیا تھا۔ ورسراطریقہ ہے کہ الله تعالیٰ بتوسط فرشتہ کلام کرتا ہے بعنی کوئی فرشتہ الله کا کلام لیر آئے ۔ جیسا کہ فرماتا ہے۔ نوَل بهِ الرُّو وُ کُ الاَ مِینُ عَلٰی قَلْبِ ک یعنی روح الا مین نے تمہارے قلب پرقر آن کونازل کیا۔ فرشتہ کی آ مرجمی مثل صحلتہ المجرس یعنی تھنی کی آ واز کی طرح موس ہوتی تھی۔ نول وی کی بیصورت این تکلیف دہ ہوتی کہ آپ کے چہرہ مبارک کا رنگ متغیر ہوجاتا۔ اگر کڑا کے کی سردی بھی ہوتو آپ کی پیشانی سے پسینہ بہدکلتا۔ اگر آپ اونٹ پرسوار ہوں توسواری بھی آپ کی مرداشت نہیں کر سوری میں موبول تا ہے۔ ایک مرداشت نہیں کر سوری کی اور قرار کو کی الله علیہ وہ کی اور تی کی کہ آپ حضرت زید ہو وی آئی کہ آپ حضرت زید ہو اور کہا کا تا شدید بار ہوا کہ ان کا جمن موبا تا تھا اور ایسا مرحی موبات تھا کہ یارہ یارہ ہوجائے گا۔ چرن نی جب بیصورت حال ختم ہوجاتی تو تمام وی موبات کی کہ آپ کو یادہ ہوجاتی تھی۔

حارث ابن ہشام نے رسول الله علیا کہ یا رسول الله! آپ پروی کیسے نازل ہوتی ہے؟ رسول الله علیہ نے فرمایا کہ وی کبھی میرے پاس گھنٹی کی جھکار کی طرح آتی ہے اور ہدیفیت مجھ پر بہت شاق گزرتی ہے۔ چر یہ کیفیت مجھ سے دور ہوجاتی ہے جہرہ کہا کہ ایس (فرشتہ ) کا کہا مجھے مخفوظ ہوجا تا ہے اور کبھی فرشتہ بصورت بشری میرے پاس آتا ہے اور مجھ سے بات کرتا ہے بچروہ ہو پہلا ہوں۔ فرشتہ کی آمد کا پیطریقہ حضور کے لئے سہولت بخش تھا۔ پیغام اللی ایک گراں بار ذمہ داری ہے اس کا بوجھ ہر داشت کرنا ہرانسان کے بس کی بات نہیں۔ الله کی دی ہوئی قوت ہر داشت کی بدولت پنیمبر وی کی امانت کو مخفوظ کر لیتے تھے۔ نرول وی کا تیسرا طریقہ القاء ہے جوالله تعالیٰ کی طرف سے بلا واسط ہوتا ہے۔ یعنی قلب میں کوئی بات بچونک دی جاتی نزول وی کا تعلی النظ تھاس لئے کسی شک وشبہ کی گئا اور حضرت موبی علیہ السلام کی والدہ کو بھی وی ہی تھیجی گئی کہ اس کو دود دھ بلا۔ پیطریقہ وی القاء ہی ۔ کہ شہد کی کھیوں کو بھی وی کی گئی اور حضرت موبی علیہ السلام کی والدہ کو بھی وی ہی جو بھی خواب دیکھتے وہ دوز روثن کی طرح سے جو گئا ۔ جیسا کہ دور ہو نے صادقہ ہے بعنی سے خواب ۔ انہیاء جو بھی خواب دیکھتے وہ دوروز روثن کی طرح سے جو گئا ۔ بیسا کہ دوروز روثن کی طرح سے جو گئا ۔ بیسا کہ کی تعرف ہو گئی ہوں کو بھی خواب دیکھتے وہ دوروز روثن کی طرح سے جو گئا ۔ بیسا کہ دوروز ہوتن کی طرح سے جو بھی خواب دیکھتے وہ دوروز روثن کی طرح سے جو گئا ۔ بیسا کہ دوروز ہوتن کی طرح سے جو گئی کہ اس کو دود ھیا۔ بیطریقہ وی کی اسلیہ دویا ہوتا ہوتا ہے۔ بیک دورو سے نام وی سے کہ کہ اسلیہ دویا ہے صادقہ سے براہ راست تکام تو صرف ذمہ دوروز ہوتا ہوتا ہے۔ یعن در حقیقت بزول وی کا سلسلہ دویا ہے صادقہ سے خواب ہوتا ہے۔ اس کے بعد قالب کی کیفیت طاری ہوتی ہے۔ پھر فرشتہ سی خاص شکل میں وی لے کر آتا ہے۔ خدا سے براہ راست تکام تو صرف اولوں ہوتی ہیں ہوتی ہے۔ بھر فرع ہوتا ہے۔ اس کے بعد قالب کی کیفیت طاری ہوتی ہے۔ پھر فرشتہ سی خاص شکل میں وی لے کر آتا ہے۔ خدا سے براہ راست تکام تو صرف اولوں ہوتی ہے۔ بیم والیہ کی ہوئی ہوتی ہے۔

سے دو چار ہوکر آپ گرزتے ہوئے گھر پنچا ورحضرت خدیج سے فرمایا کہ مجھے کمبل اُڑھا وَ۔انہوں نے آپ کو کمبل اڑھایا جب آپ کو پیر سکین ہوئی تو حضرت خدیج ہے کو پورا قصہ سنایا اور فرمایا کہ میری جان خطرہ میں ہے۔انہوں نے آپ کو کسلی دی اور اپنے پچازاد بھائی ورقہ بن نوفل کے پاس لے گئیں جو کہ عیسائی تھے۔ پورا واقعہ من کر ورقہ نے کہا کہ بیتو وہی ناموس ہے جواللہ نے موسی پر نازل کیا تھا۔ کاش میں اس وقت تک زندہ رہتا جب کہ آپ کی قوم آپ کو نکال دے گی۔رسول اللہ نے پوچھا کہ کیا لوگ مجھے نکال دیں گے؟ ورقہ نے کہا ہاں۔ جو تحض بھی اس طرح کی چیز لے کر آیا تو لوگ اس کے دشمن ہوگئے۔اگر میں زندہ رہا تو آپ کی پوری مدد کروں گا۔لین کچھ دن بعد ورقہ کا انتقال ہو گیا اور کچھ وصد تک وی کا سلسلہ بھی موقو ف رہا۔ورقہ بن نوفل نے ناموس کا جو لفظ استعال کیا ہے گا۔لین کچھ دن بعد ورقہ کا آتا ہے۔لغت میں ناموس کے معنی راز دان 'بہی خواہ ہوتے ہیں۔

دویا تین سال تک وی کا سلسله موقوف رہا۔ اس کے بعد آپ ایک بار جارہے تھے کہ اچا نک آسان سے ایک آواز سنائی دی۔ آنکھا ٹھائی تو وہی فرشتہ جوغار حرامیں آیا تھا۔ زمین و آسان کے در میان ایک کری پر ببیٹھا ہوانظر آیا۔ آپ پر دہشت طاری ہوگئی اور والیس لوٹ کر کہا کہ مجھے کپڑاڑ ھا دو۔ اس وقت اللہ تعالی نے یہ آسیت بنازل فرما ئیں ۔ یہ ایھا المحد شرقم فانذر و ربک فکسر و شیابک فی طھر و الرجز فاھجر یعنی اے کپڑا اوڑ ھنے والے اٹھا ور لوگوں کو (عذاب الی سے ) ڈر ااور اللہ کی بڑائی بیان کر اور اسنے کپڑے یاک رکھا ور پلیدی کوچھوڑ دے۔ اس کے بعد وی کا سلسلہ شروع ہوگیا۔

جب بھی آپ پر وحی نازل ہوتی تو آپ توجہ سے سنتے اور جب فرشتہ چلے جاتا تو اس کواسی طرح پڑھتے جس طرح جبرئیل نے پڑھا تھا۔اور آپ کے ساتھی اس کو یا دکر لیتے یا پھر لکھ لیتے تھے۔کا تبین وحی کی حیثیت سے حضرت زید بن ثابت ،عبدالله ابن مسعود ٔ سالمٰ معاذ بن جبل ابی ابن کعب ٔ حضرت ابو بکر ٔ حضرت عثمان ٔ حضرت علی زبیر بن العوام ٔ حظلہ بن الرئیج ،عبدالله بن ارقم 'ابان بن سعید رضی الله عنہم کے نام لئے جاتے ہیں۔حضورا کرم نے انہیں قرآن اسی ترتیب سے کھایا تھا جیسا کہ لوح محفوظ پر ہے۔

وی کی دو قسمیں ہیں ایک وی متلوء اور دوسرے وہی غیر متلوء۔ وہی متلوء قرآن مجید ہے جس کی تلاوت کی جاتی ہے۔ وہی غیر متلوء حدیث قدس ہے جس کی تلاوت نہیں کی جاتی۔ قرآن مجید کی حفاظت کا ذمہ خدا نے لیا ہے اس لئے کسی تحریف و تبدل کی گنجائش نہیں۔ برخلاف اس کے حدیث قدس کے ساتھ ساتھ ہزاروں جھوٹی اور غلط روا بیتیں لوگوں نے گھڑ کرشامل کر دیں جس کی وجہ سے ائمہ حدیث کو علم الا سناداور فن رجال مدون کرنا پڑا۔ قرآن کا سرچشمہ لوح محفوظ ہے اور حدیثیں پیغیبر نے خود قرآن سے مستد طفر مائی ہیں۔ حدیث کو علم الا سناداور فن رجال مدون کرنا پڑا۔ قرآن کا سرچشمہ لوح محفوظ ہے اور حدیثیں سیفیبر نے خود قرآن سے مستد طفر مائی ہیں۔ ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایک ہی زبان مبارک سے نکلے ہوئے الفاظ میں سے قرآن اور حدیث کی تفریق کیونکر کی جاسکتی ہے۔ بعض نے اس کی یوں تشریخ کی ہے کہ وہ کلام اللہ جوروح الا مین کے ذریعہ نازل ہوا قرآن کہلایا اور وہ کلام جو بذریعہ الہام نازل ہوا حدیث کہلایا۔ ووج کے وقت آپ حالت بشریت میں جو اقوال آپ نے پیش فرمائے وہ حدیث کہلائے۔

. قرآن حسب موقع اور حسب ضرورت اتر تار ہایعنی بھی تو بلاکسی سوال یا واقعہ کے نازل ہوتا تھااور بھی سوال یا واقعہ پیش آجا تا تو وحی نازل ہوتی تھی۔

# معرفتِ خدا پیام امامنا کی روشنی میں

### جشن میلا داما منامهدی موعودٌ کے موقع پرسیمنا رمیں پیمقالہ پیش کیا گیا

الحمد الله واهب العطايا وصاحب النعم' اسبغ علينا نعمه ظاهرةً وباطنة هو الاول هو الآخر هو النظاهر هو الباطن و هو بكل شئى عليم والصلواة والسلام على محمد ن المصطفى خاتم الانبياء وعلى خاتم الاولياء السيد محمد ن المهدى الموعود وعلى الهما واصحابها اجمعين

معرفت کے نغوی معنی ہیں جاننا' پہچانا اور حقیت کو پانا۔ حضور ختمی مرتبت مجمہ مصطفیٰ صلی الله علیہ وسلم کا قول الله تعالیٰ کے قول سے منقول ہے کہ'' محنت کننزاً مسخفیا فاحبت ان اعرف فخلقت المخلق (لیعنی میں ایک کنزفنی تھا میں نے چاہا کہ پہچانا جائوں لیس میں نے خال کو پیدا کیا) یعنی معرفت خدا ہی تخلیق کا نئات کا مقصد ہے۔ معرفتِ خدا ایک ایسا بحریکراں ہے جس میں طالبان خدا حسب تو فیق واستطاعت غواصی کرتے رہے ہیں اور تا قیامت کرتے رہیں گے۔ میرا اشارہ ایک تو حکماء' فلاسفہ و متکلمین کے فظریاتی عرفان (Practical Irfan) کی طرف ہے اور دوسرا اولیاء وصوفیاء کے ملی عرفان (Practical Irfan) کی طرف ہے اور دوسرا اولیاء وصوفیاء کے ملی عرفان (Practical Irfan) کی طرف ہے اور دوسرا اولیاء کرام وصوفیاء کے ملی عرفان (معرفت خدا کے صائل کی مسائل میں محدود ہیں اور طریق اشغال مختلف ہیں۔ اہل ایمان میں اولیاء کرام وصوفیائے عظام نے معرفت خدا کے ضمن میں اپنے مبائل میں معرفت خدا کی رہنمائی کے لئے اپنی تالیفات و ملفوظات میں محفوظ کیا ہے۔ لیکن طالبانِ خدا کی تعلیم وریت کا بینظام صرف خانقا ہوں تک محدود تھا۔ الله تعالی نے عالم اسلام پرخصوصاً اور عالم انسانیت پرعموماً ہو اسان علیہ مرار ورموز قر آنی کو عام فہم بنادیا اور ایمان واحسان کی منزلوں کو قریب ترکر دیا۔

مشکوۃ شریف میں حضرت عمر فاروق سے ایک حدیث مروی ہے جس میں جبرئیل اور آنخضرت کا سوال جواب درج ہے۔ جبرئیل نے اسلام ایمان اوراحسان کی تعریف دریافت کی تورسول اللہ نے فرمایا کہ خدا کی وحدانیت اور محمد کی رسالت کا اقرار اور نماز 'زکواۃ' روزہ وجج کی ادائیگی اسلام ہے۔خدا' اس کے فرشتوں اُس کی کتابوں' اُس کے رسولوں اور یوم آخرت کودل سے ماننا اور قدر خبروشریریقین رکھنا ایمان ہے۔

آنخضرت نے احسان کی بیتعریف بیان فرمائی کہ ان تعبد السله کانک تراہ فان لم تکن ..... یوا (یعنی تم الله ک عبادت اس طرح کروکہ گویا خداکود کیورہے ہوا گرتم اس کونہیں دیکھ سکتے ہوتو یہ خیال رکھوکہ خداتم کود کیور ہاہے۔) اس حدیث میں تمام علوم اسلامیہ کا خلاصہ موجود ہے۔ چنا نچہ اسلام فقہاء کا موضوع بحث ہے۔ ایمان متکلمین کا اور احسان الله علیم اسلام خصوصیاتِ نبوت سے ہے اور تعلیم احسان خصوصیاتِ ولایت سے متعلق ہے۔ جبکہ ایمان ان دونوں میں مشترک ہے۔ رسول الله صلعم نے اسلام اور ایمان کی تعلیم عوام الناس کودی کیکن احسان کی تعلیم صرف خصوصی صحابہ کودی اور تعلیم احسان کی تعلیم سرف خصوصی صحابہ کودی اور تعلیم احسان کی تعلیم کے لئے ایک خلیفۃ الله وخاتم ولایت محمد یہ کے آنے کی بشارت دی۔ صاحب مخزن الولایت علامہ منتجب الدین علیہ الرحمہ نے "حدیث جرئیل کی تشریح اس طرح کی ہے۔
"حدیث جرئیل کی تشریح اس طرح کی ہے۔

''رسول الله صلعم أمت کوا بمان واسلام کی علانیة تعلیم دیتے تھاس لئے کہ لوگوں کی طبیعت اس امر کے پانے کوآ مادہ تھی پس یہ امر ظاہر تثریعت سے ہے اب رہاا حسان تورسول الله صلعم نے اس کی تعلیم صرف اُسی کودی جونور ایمان سے بہرہ منداور الله کے شوق و محبت کی صفت سے متصف تھا''

احسان کا مطلب یہ ہے کہ بندہ حق تعالی کو دیکھے یعنی اس کی رویت حاصل کرے۔ یہ تعلیم لواز مات نبوت سے نہیں بلکہ ولایت محمدی ہے متعلق ہے۔ نبوت منقطع ہوگئ کیکن ولایت منقطع نہیں ہوگی۔ جسیا کہ شرح '' فصوص الحکم'' میں تحریہ ہے کہ '' الحو لایة لا تنقطع ابداً" یعنی ولایت بھی منقطع نہیں ہوگی کیوں کہ وہ اپنی جہت سے جوفق سبحا نہ سے تعلق رکھتی ہے۔ ابدی 'سرمدی' باقی اور دائی ہے۔ اور اس کے مظہرا کمل خاتم الاولیاء ہیں''

الولاية افضل من النبوة حضرت شيخ محى الدين ابن عربي (وفات ١٣٨ هده شق) في صاف الفاظ ميں ولايت كى نبوت برفضيات كو پيش كيا ہے۔ فرماتے ہيں كه 'ولايت ايك مستقل اور نا تبديلى پذير مقام ہے جبكہ نبوت ميں سلسله كے لوٹ جانے كا امكان رہتا ہے''

اس جملہ کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ'' ہر پیغیبر ولایت کی جہت رکھتا ہے جواس کوخدا سے مر بوط کرتی ہے اور ایک پیغیبرانہ پہلو ہے جواس کوخلق سے مر بوط کرتا ہے اور یہ جہت پیغیبر کے تشریعی عمل سے تعلق رکھتی ہے۔ان کی نظر میں نبی کی ولایت کی جہت ان کے پیغیبرانہ جہت سے برتر ہے صرف اس بناء پر کہ ولایت کیوجہ سے وہ خدا سے مر بوط ہوتا ہے'' (فصوص الحکم)

حضرت ابن عربی نیاد ہے۔ ہر پیغیبرولی عفیٰ کہتے ہیں کہ''ولایت روحانی زندگی کی بنیاد ہے۔ ہر پیغیبرولی ہے اور ہر نبی ولایت کی جہت عرفان رب سے مربوط ہے جوصوفی کی ذات پر منکشف ہوتی ہے اور پیغیبرانہ وجی سے مختلف ہے کیوں کہ تشریعی عمل اس کا مقام نہیں'' (تعلیقات فصوص الحکم الجزالثانی)

مولانا عبدا الرزاق كاشانی (وفات ۱۳۲۹ههم۱۳۲۹ء) مصنف شرح علی فصوص الحکم و'' شرح منازل السائرین' و'' اصطلاحات الصوفیه' فرماتے ہیں که' خاتم الاولیاء شریعت میں محمصلی الله علیه وسلم کے تابع ہیں اور معارف العلوم میں اور مقام حقیقت میں تمام انبیاء اور اولیاء خاتم الاولیاء کے تابع ہیں' (شرح کا شانی بحوالہ تنویر الابصار)

مخضریہ کہ حضرت سیر محرمہدی موعود خلیفۃ اللہ خاتم ولایت محمد یہ معصوم عن الخطا اور دعوتِ بصیرت پر مامور من اللہ ہیں لیعنی دعوتِ بصیرت ہی مقصود بعثت ہے۔ بصیرت ہے مراور ویتِ باری تعالی ہے۔ عالم اسلام رویت تن تعالی کے تعلق سے تین طبقوں میں منقسم ہے۔ ایک طبقہ سرے سے رویت کا منکر ہے دوسرا اور بڑا طبقہ دار آخرت میں دیدار کا قائل ہے اور تیسرا طبقہ دار دنیا میں دیدار دق بریقتین رکھتا ہے۔ امامنا سیر محمد مہدی موعود علیہ السلام نے اس اختلاف کا حتی فیصلہ یوں فرمادیا کہ آیاتِ قرآنی کی روشنی میں ' طلب دیدار خدا'' کوفرض قرار دیا۔ اور دنیا میں سرکی آنھوں سے دیدار خدا کومکن قرار دیا اور اس راستہ تک پہنچنے کا راستہ بھی بتلا دیا۔ امامنا نے فرمایا کہ '' مومنِ حقیقی وہ شخص ہے جو بینا نے حق ہوچشم سرسے یا چشم دل سے یا خواب میں ۔ اگر ان تینوں میں سے ایک بینائی بھی حاصل نہ ہولیکن اس کی پوری طلب رکھتا ہوتو اس پر بھی ایمان کا حکم ہے''

غرض بصیرت کے تین درجے بیان کئے گئے ہیں۔ چشم سرسے یعنی مشاہدہ کیشم قلب سے یعنی مراقبہ وم کاشفہ اورخواب میں ان میں سے کسی ایک درجہ سے مشرف ہونا ایمان حقیقی کی دلیل ہے۔ اگر بیشرف حاصل نہ ہولیکن رویت کی طلب صادق ہوتو تب بھی ایمان کا حکم ہے۔ طالب صادق وہ ہے کہ جس کی طلب کامل ہو۔ اس کے لئے تین صفات کا ہونا لازمی ہے۔ اول طلب کامل وہم دیدہ قابل اور سوم دل مائل۔ انسان کی فلاح و نجات صرف معرفت اللی پر منحصر ہے۔ جب تک کوئی بعلم الیقین یا بعین الیقین خدا کو نہ دیکھا ہواس کومومن نہیں کہیں گے۔ مگر طالب صادق کہو۔

حضرت بندگی میاں سیدخوند میر صدیق ولایت رضی الله عنه دیدار خدا کے تعلق سے فرمانِ مهدی بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں'' نیز حکم دیا کہ ہرایک مرداور عورت پر خدا کے دیدار کی طلب فرض ہے۔ جب تک سرکی آنکھ یا دل کی آنکھ سے یا خواب میں خدا کونہ دیجے مومن نہ ہوگا۔ مگر جوطالب صادق اپنے دل کا رخ غیر حق سے پھیرلیا ہے اور اپنے دل کا رخ خدا کی طرف لایا ہوا ہے اور ہمیشہ خدا کے ساتھ مشغول ہے اور دنیا و خلق سے عزلت یعنی علیحدگی اختیار کیا ہے اور اپنے سے باہر آنے کی ہمت کرتا ہے ایسے خص پر بھی حضرت مہدی نے ایمان کا حکم فرمایا ہے' (عقیدہ شریفہ صفح ہو)

ایمان کا انسان کی ذات سے اوراس کے انجام سے بہت بڑا تعلق ہے۔ ایمان ہی اعمال کا محرک ہوتا ہے اور بیا بمان دراصل نام ہے یقین کا'جیسا کہ حضرت سید محمد مہدی موعود موسل نام ہے یقین ایمان ہے'' حضرت سید محمد مہدی موعود نے ارشاد فر مایا کہ'' ایمان ذات خدااست' (انصاف نامہ)

حضرت شیخ شہاب الدین سہروردیؓ (وفات ۱۳۳۲ ھے ۱۲۳۴ء بغداد) فرماتے ہیں:''بشری حجابات اُٹھ جانے کے بعد دل میں جونورِ حقیقت ظاہر ہوتا ہے اس کا نام یقین ہے۔جس سے ذوق وشوق پیدا ہوتا ہے۔اس سے وہ یقین مراذ نہیں ہے جو محض دلائل سے حاصل ہو''(عوارف المعارف)

حضرت شاہ ولی الله محدث دہلوگ (وفات ٦٣ ٧ هـ) کے اقوال کا خلاصہ یہ ہے۔ ''لیقین سے اعمال میں اخلاص اعمالِ خیر کی

زیادتی اوراعمال میں خاص کیفیت یعنی خشوع پیدا ہوتا ہے۔ جب یقین دل پر قبضہ کرتا ہے تو خوف ورجاءسب خدا سے متعلق ہوجا تا ہے۔اوراعمّاداسباب پرنہیں بلکہ مسبب الاسباب پر ہوتا ہے اور مقامات عالیہ اس کے سینے میں پیدا ہوتے ہیں۔ (ازالة الخفاء)

علاء نے یقین کے تین درجے بیان فرمائے ہیں۔ علم الیقین عین الیقین اور ق الیقین ۔ بحرالعلوم علامہ سیدا شرف شکی نے آیت '' هم یو قنو ن '' کی تغییر بیان کرتے ہوئے جو لکھا ہے اس کا خلاصہ ہیہ ہے کہ '' پہلی قسم علم الیقین سے مراداس شئے کا ادراک ہے جس کی تقید بی کرلی گئی ہے۔ دوسری قسم عین الیقین سے مراد ہیہ ہے کہ جس چیز کی تقید بی کی جاتی ہے اس کے فس ذات کی تحقیق ہوجائے ۔ حق الیقین کا درجہ سی شخص کو اس وقت تک حاصل نہیں ہوتا جب تک کہ اس کی انا نیت معینہ اور حقیقت مقیدہ لیخی خودی فنا نہ ہوجائے ۔ حق الیقین کا درجہ سی شخص کو اس وقت تک حاصل نہیں ہوتا جب تک کہ اس کی انا نیت معینہ اور حقیقت مقیدہ لیخی خودی فنا نہ ہوجائے ۔ حق الیقین کے مرتبہ سے موصوف رسول اللہ اور آپ کے تابع تام خاتم ولایت محمد ہیں ۔ جو کمالات سرمدی کے فیضان کیلئے مخصوص ہیں کیوں کہ آپ کے تابع بھی اپنے رب کی طرف سے مرتبہ بصیرت پر فائز ہیں۔ جیسا کہ اللہ نتا ہوں بصیرت پر اور وہ شخص بھی بلاتا ہے جو میراتا بع تام ہے۔ اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ واضل ہیں۔ (تفسیر لوامع البیان)

حضرت مهدی گنے آیت ثم اور ثنا الکتاب کابیان فرماتے ہوئے کہا کیلم الیقین کامر تبعلکوتی کا ہے عین الیقین کامر تبہ جبروتی کا ہے الرملکوتی ہے توہ مرتبہ جبروتی کا ہے۔ غور کرو کہتم ان تینوں قسموں میں سے کونی قسم میں داخل ہے۔ اگر ملکوتی ہے توہ مرتبہ بذاتیہ مومن کا ادنی مرتبہ ہے۔ اور اگر جبروتی ہے تو خود نعت ہے اور اگر لا ہوتی ہے تو بیمر تبہ سلطان السلاطین کا ہے۔ اگر ان تینوں مقامات سے باہر ہے تو ناسوتی ہے جو بے شک کا فر ہے۔ جان کہ ناسوتی کیا چیز ہے وہ اللہ کو بھولنا ہے اور اللہ کو بھولنا نفس امارہ ہے۔ (انصاف نامہ)

اس کی مزیدتشریح کی جاتی ہے کہ خواب میں خدا کو دیکھنا مرتبہ ملکوت اور علم الیقین کا مقام ہے جیسے آگ میں اوہا۔ چشم دل سے خدا کو دیکھنا مرتبہ جبروت اور عین الیقین کا مقام ہے اس کی مثال الیم ہے جیسے شیشے میں رنگ کی چشم سر سے خدا کو دیکھنا مرتبہ لا ہوت اور حق الیقین کا مقام ہے۔ جسے دو دوھ میں پانی۔ جو شخص خدا کو بھول جائے وہ ناسوتی ہے۔ یہ مقام کا فروں کا ہے۔ اور جو شخص اپنے کو بھول جائے وہ ناسوتی ہے۔ یہ مقام کا فروں کا ہے۔ اور جو شخص اپنے کو بھول جائے وہ ناسوتی ہے۔ یہ مقام کا فروں کا ہے۔ اور جو شخص اپنے کو بھول جائے وہ لا ہوتی ہے اور مومن حقیق ہے۔ (تصوف کی باتیں)

جیسا کہ بتایا جاچکا ہے کہ اہل عرفان دوشتم کے ہیں ایک تو حکماء جوعلم ودانش سے اور دماغ کی دوربین سے معرفت حاصل کرنے کی جبچو کرتے ہیں۔ دوسرے عُر فاء ہیں جوطہارتِ قلب ورز کیہ فنس کے ذریعہ معرفت حاصل کرتے ہیں۔ یعنی عارف کی نظر میں صرف خدا کو بہجھنا نہیں بلکہ خدا تک پہنچنا کمال معرفت ہے۔ اس راہ میں گئ مقامات ومنازل ہیں جن کو اصطلاح معرفت میں ''سیر وسلوک'' کہتے ہیں۔ اس کا تفصیلی بیان یہاں ممکن نہیں البتہ طالبانِ معرفت یعنی زاہد عابداور عارف کا مختصر تعارف مناسب ہوگا۔

ز مدى تعريف ميں ججة الاسلام امام غزاليُّ فرماتے ہيں كه:

'' دنیا سے روگر داں ہوکر آخرت کی طرف ماکل ہونا زہد ہے یا غیراللہ سے منہ پھیر کراللہ تعالیٰ کی طرف رجوع ہونا زہد ہے اور بیز ہد کا بہت بلند درجہ ہے'' (احیاءالعلوم)

نیز فرماتے ہیں کہ:'' جب الله کسی بندہ کی بھلائی چاہتا ہے تو اس کوز مد فی الدنیا اور رغبت الی الآخرۃ کی توفیق عطا فرما تا ہے۔''(احیاءالعلوم)

رسول اکرم نے ارشاد فرمایا کہ:'' جو تخص دنیا میں زاہد ہوتا ہے اس کے دل پراللہ تعالیٰ حکمت کے دروازے کھول دیتے ہیں۔اس کی زبان حکمت کے ساتھ گویا ہوتی ہے۔ دنیا کی علّت' بیار کی اور در دنیز درمان کا راز اسے بتادیا جاتا ہے اور اسے دنیا سے سلامتی کے ساتھ جنت میں لے جاتے ہیں۔'(کیمیائے سعادت صفحہ اور)

ز مدی فضیلت بیان کرتے ہوئے امام غزالیؓ فرماتے ہیں کہ:

''جو پچھ دنیا کی مذمت میں بیان ہوا وہ زہد کی فضیلت کی دلیل ہے اور دنیا کی دوستی ہلاک کرنے والی ہے جبکہ اس کی دشمنی نجات کا باعث ہے''( کیمیائے سعادت ) اُس سے ظاہر ہوتا ہے کہ' زہد فی الدنیا''اور''ترک دنیا''ہم معنی ہیں۔''

مشہور حکیم فلسفی شیخ الرئیس بوعلی سینا (وفات ۴۲۸ ھرم ۴۲۸ء ہمدان ) نے زاہدُ عابداور عارف کی تعریف اس طرح بیان کی ہے:

" المعرض من متاع الدنيا وطيباتها يخص باسم الزاهد والمواظب على فعل العبادات من القيام والصيام ونحوهما يخص باسم العابد والمتصرف بفكره الى قدس الجبروت مستديما لشروق نور الحق فى سره يخص باسم العارف وقد يتركب بعض هذه مع بعض" (الاثارات)

تر جمہ: دنیاحتیٰ کہ اس کی طیبات سے منہ موڑنے والا زاہد کہلاتا ہے۔عبادات مثلاً نماز'روزہ وغیرہ پر مداومت کرنے والا عابد کہلاتا ہے۔اور جو ہمیشہ اپنی فکر کوقدس جبروت کی طرف مشغول رکھتا ہےتا کہ نورِحق اس کے سینے میں چیکے تو ایسا ہے۔ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ وہی شخص ان میں سے ایک سے زائد صفات کا حامل ہو۔

اس سے واضح ہوتا ہے کہ بیمکن ہے کہ ایک شخص بیک وقت عابداورزاہد ہوئیا زاہداورعارف ہوئیا عابداورعارف ہوئیا عابد زاہد اور عارف ہو ۔ یعنی کوئی زاہد ہوسکتا ہے یا عابد ہوسکتا ہے لیکن عارف نہیں ہوسکتا ۔ لیکن عارف کے لئے ضروری ہے کہ وہ زاہداور عابد بھی ہو۔ گویا ہرزاہدیا عابد عارف نہیں ہوتالیکن ہر عارف زاہدوعابد ہوتا ہے۔

آ کے چل کرعارف اور غیر عارف کے زہد وعبادت کے فرق کو واضح کرتے ہوئے ابن سینا لکھتے ہیں:

''غیرعارف کا زہریہ ہے کہ وہ متاعِ دنیا کے ذریعہ متاع آخرت خرید نا چاہتا ہے کین عارف خداسے غافل کر دینے والی ہر چیز کوترک کر دیتا ہے اور خدا کے سواہر چیز کو حقیر جانتا ہے۔غیرعارف کی دنیا میں عبادات کا مقصد آخرت میں حصول اجروثواب ہے کیکن عارف کی عبادت دراصل ریاضت ہوتی ہے۔جس کا مقصد تزکیہ نفس اور اپنی ذات کومٹا کر ذات حق میں فنا ہوجانا ہے۔ عارف کا مقصد کوئی اور چیز نہیں بلکہ ذات حق ہے اور اس کی عبادت صرف الله کے لئے ہوتی ہے کیونکہ صرف وہی معبود حقیقی ہے اور عارف کی عبادت کسی اجروثو اب کی تمنایا خوف کے تابع نہیں ہوتی ''

حضرت على كرم الله وجهه فرماتے ہيں كه:

"اللهى ما عبدتك خوفا من نارك و لا طمعاً فى جنتك بل و جد تك اهلاً للعبادة فعبدتك"
ترجمه: ياالله ميں تيرى آگ كِنوف سے يا جنت كى حرص ميں تيرى عبادت نہيں كرتا بلكہ ميں نے تجھے ہى عبادت كے قابل يايااس لئے تيرى عبادت كرتا ہوں۔

غرض عارفوں کے نز دیک عبادت میں خدا کے سواکسی اور چیز کا خیال شرک ہے۔

معرفت خداولواز ماتِ معرفت کے اس اجمالی بیان کے بعد یہ بات دھیان میں رکھیئے کہ اما منا حضرت سیر محرمہدی موعود علیہ الصلواۃ والسلام خاتم ولایت محمد یہ ہیں۔اما منا علیہ السلام نے فر مایا کہ'' مذہب ما کتاب الله وا تباع محمد رسول الله''اس سے صاف ظاہر ہے کہ آپ نے کوئی نیا مذہب نہیں پیش فر مایا کیونکہ آپ رسول الله صلعم کے تابع تام ہیں ظاہر میں اور باطن میں۔باطن کی تعلیم '' تعلیم احسان'' ہے۔احسان کا مطلب ہے رویت باری تعالی جومقصدِ بعثت مہدی ہے۔ چنانچہ امامنا مہدی موعود نے معرفت خدا کے اعلیٰ ترین واکمل ترین درجہ'' طلب دیدارخدا'' کی تعلیم دی۔

الله تعالى فرما تا ہے: قُلُ هٰذِهٖ سَبِيُلِيْ آدُعُو ٓ الِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيُوةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِيُ ''(سوره يوسف ٓ يت١٠٨) ترجمه: (کهدوائِ مُحر) يدميراراسته ہے بلاتا ہوں الله کی طرف بصيرت پراوروه بلاتا ہے جوميرا تا لع ہے۔

اس آیت میں لفظ'' انسا''سے مراد ذاتِ رسول الله صلعم ہے۔ اور''من اتبعنی ''سے مراد ذاتِ مہدی موعودٌ ہے اور'' من اتبعنی ''سے مراد ذاتِ مہدی موعودٌ ہے اور'' من اتبعنی نسے مرادرویت ہے۔ بصیرت کے نغوی معنی عقل وشعوراور بینائی دل کے ہیں۔ بصارت کے نغوی معنی بینائی چثم کے ہیں۔ بصارت 'بصیرت کے النے قلب سلیم ضروری بصارت 'بصیرت کے لئے قلب سلیم ضروری ہے دول الله کی محبت ومعرفت سے لبریز ہوتا ہے اس کوقلب سلیم کہتے ہیں۔

رویت کی دوسم بیان کی گئی ہیں۔ اگر بلا واسطہ ہوتو رویت مطلقہ اگر بالواسطہ ہوتو مقیدہ۔ رویت مطلقہ صرف خاتم الانبیاء'
وخاتم الاولیاء کیہاالسلام کوحاصل ہے۔ امامنّا نے فرمایا کہ بندہ حضرت رسول الله کے قدم بقدم چلتا آیا ہے۔ اور بینائی چشم سرویینائی چشم
دل میں آنخضرت کی پوری پوری متابعت رکھتا ہے۔ آپ کے فرزند بندگی میاں سیر محمود ثانی مہدی پر تعلیم بلا واسطہ کا ذکر سنتے ہی جذبہ
حق طاری ہوگیا اور بے ہوش ہوگئے۔ امامنّا کو منجا نب الله خبر ہوئی تو حجرہ کے باہر سے اٹھا کر حجرہ میں لے گئے اور بی بی سے فرمایا کہ
د کی کھوسیر محمود کا گوشت 'پوست' استخوان' بال بال لا اللہ الا اللہ ہوگیا ہے۔ حضرت بندگی میاں شاہ خوند میر صدیق ولایت پر نے ایک

د فعه فر ما یا کہ الله تعالیٰ نے بندہ کے ایک ایک بال کو دودوآ تکھیں عنایت کیں جن سے میں نے خدا کو دیکھا۔

الله کا دیدارچثم سرسے چثم دل سے یا خواب میں ہونے کے بارے میں مہدویہ کا جومسلک ہے وہ بھی مسلمات اہل سنت کے مغائز نہیں ۔مثلاً حضرت شیخ محی الدین ابن عر کی جنہیں مہدیؓ نے '' پہلوانِ دین' قر اردیا۔فر ماتے ہیں:

''معلوم ہوا کہ جب دیدار کا وقوع خواب میں اور آخرت میں جائز ہے تو جس شخص کواللہ جاہے بیداری اوراس زندگانی ونیا میں بھی اس کے لئے دیدار کا وقوع جائز ہے' (فتو حات مکیہ باب ۲۴)

علامہ سعد الدین تفتاز انی از متوفی ۹۲ کھم ۱۳۸۹ء سمر قند ) نے شرح مقاصد میں لکھا ہے۔''مخالفین پیدا ہونے سے پہلے اُمّتِ مجمد بیانے وقوع رویت برا تفاق کیا ہے۔''

حضرت خواجہ بندہ نواز گیسو دراز علیہ الرحمہ (۸۲۵ھ) نے حضرت شیخ ضیاء الدین سہرورد کی (وفات ۵۶۳ھ بغداد) کی کتاب'' آ داب المریدین' (بیرکتاب چھٹی صدی ہجری کی ہے) کی شرح لکھی ہے جس میں دیدار کے متعلق لکھتے ہیں کہ:

''اس بات پرصوفیوں کا اجماع ہے کہ ان آنکھوں سے جو کہ چہرہ پر ہیں اور انہیں حدقوں سے کہ جن میں روشنائی ہے اس روشنائی سے اللہ تعالیٰ کو دیکھ سکتے ہیں۔ میں جو کہ محمد سینی ہوں کہتا ہوں کہ ایسے ہزرگ بند ہے بھی ہیں جنہوں نے اس دنیا میں خدا کوچشم دل سے دیکھا ہے (اس کے آگے تحریر فرماتے ہیں کہ ) ثابت ہے کہ طالب صادق ومشاقِ واثق حضرت سجانہ وتعالیٰ کے جمال کواس دنیا میں دیکھ سکتا ہے۔''

بحرالعلوم علامه سیدا شرف مشی ٌ (۱۳۴۹ ه حیدرآباد) نے رویت باری تعالی کے تعلق سے مشہور فلسفی ابوالولیدمجمہ بن احمد ابن رشد (۵۹۴ هه م ۱۱۹۸ءمراکش) کے خیالات'' تنویر الہدائی' میں بیان کیا ہے۔

"الله تعالی نے اپنی ذات کونور سے موصوف کیا ہے اور بیفر ماتا ہے کہ السلّه نور السموات و الارض۔ اور نوراییا ہے کہ اونی واعلی اس کو محسوس سجھتے ہیں اوراس کو اشرف محسوسات جانتے ہیں بلکہ نور کی وجہ سے دوسری چیزوں کا بھی ادراک کرتے ہیں۔ جب الله تعالی نے اپنانام نور رکھا ہے اور نور کی جہت سے سب قتم کی اشیاء کی رویت ہوتی ہے تواسی نور ہونے کی جہت سے الله تعالی کی ذات بھی جائز الرویت ہوگی اور جو جائز الرویت ہواس کی طلب محال نہیں' (تنویر الہدایہ)

حضرت مہدیؓ نے فرمایا کہ:''مومن حقیقی وہ شخص ہے جو بینائے حق ہوچٹم سرسے یاچٹم دل سے یا خواب میں۔اگران تینوں میں سے ایک بینائی بھی حاصل نہواور پوری طلب رکھتا ہوتوالیٹے خص پر بھی ایمان کا حکم ہے' (انصاف نامہ باب ۱۱)

اس فرمان میں دیدارخدا کوفرض نہیں کہا گیا بلکہ''طلب دیدارخدا''فرض قرار دی گئی ہے اور دیدارخدا پرایمان کا انحصار نہیں کیا گیا مگر''طلب صادق'' کی شرط عائد کی گئی ہے۔ مذکورہ بالا مباحث وفر مانِ امامنا مہد گئی ہے واضح ہوتا ہے کہ رویت باری تعالی جائز ہے جومعرف خدا کا اعلیٰ ترین وا کمل ترین درجہ ہے کیکن طلب صادق شرط ہے۔

ابن سینانے عارف کے روحانی سفر کی پہلی منزل''ارادہ'' قرار دیا ہے بینی قوت ایمانی کے ذریعین شس پر قابو پانا تا کہ دل خدا کی طرف مائل ہواوروصال حاصل ہو۔

مولاناعبرالرزاق كاشانی "نے "ارادہ" كى تعریف اس طرح بیان كی ہے۔ "جسموق من نسار السمحبة في القلب السمقة في القلب السمقة في الحقيقة ( يعنی ارادہ دل میں عشق كى آگ كى ايك چنگارى ہے جودعوت حقيقت كى طرف راغب كرتى ہے۔) (اصطلاحات الصوفية )

یہاں یہ وضاحت ضروری ہے کہ ارادہ کچھ اور مراحل سے گزرنے کے بعد پیدا ہوتا ہے جنہیں بدایات ابواب معاملات اور اخلاق کہتے ہیں۔ یعنی تہذیب واصلاح نفس سے گزرنے کے بعد ہی عثق الہی کی طرف رغبت پیدا ہوتی ہے اور یہی رغبت ''ارادہ'' بن جاتی ہے۔ ارادہ کونیت بھی کہہ سکتے ہیں اور طلب بھی۔ امامنا مہدئ نے طلب دیدار خدا کوفرض قرار دیا یعن'' طلب'' فرض ہے طلب اس وقت پیدا ہوگی جب بندہ اس کی حقیقت سے آگاہی رکھتا ہو۔ حق کے لافانی اور غیر حق کے فانی ہونے کی حقیقت کو بجھتا ہو۔ قلب سلیم رکھتا ہواور خودا پی ب باط حقیقت سے واقف ہو کیونکہ خودا پی معرفت الله تعالی کی معرفت کی کئی ہونے محداد بدار خدا کا خرف سفر شروع ہوجا تا ہے۔ اس طرح طلب صادق ہوتو کہا ہوتو کہا ہودی گری کا نام'' طلب' ہے بیط بطہ ارتے قلب ونزکیہ نفس کے طرف سفر شروع ہوجا تا ہے۔ بالفاظ دیگر دل میں عشق کی آگ کی چنگاری کا نام'' طلب' ہے بیطلب طہارتے قلب ونزکیہ نفس کے مراحل سے گزرنے کے بعد پیدا ہوتی ہے ان مراحل میں طالب حق کو پیر کامل کی رہنمائی کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس لئے الله تعالی فرما تا ہے۔ 'و کو نوا مع الصاد قین''

رسول اکرم صلی الله علیه وسلم کی وفات کے بعد عالم اسلام میں وقوع پذیر ہونے والے حالات 'یونانی فلسفہ کے اثرات اور ہندویورپ کی فتو حات یعنی اختلاط اقوام نے اسلامی نظریات ومسلمانوں پر گہرااثر ڈالا۔اولیاءالله وصوفیاء کا طبقہ ہر ملک ہردور میں رہا ہے۔اہل تصوف کے کئی سلسلے پیدا ہوئے۔ہرایک کا طریق کا رجداگانہ تھا یعنی منزلِ مقصود تو ایک لیکن طریق سفرمختلف محنت ومشقت کے ذریعہ خدا کو پانے کی کوشش کی جاتی تھی حتی کہ بعض صوفیہ سے آ داب شریعت کی خلاف ورزیاں بھی سرز دہوئیں لیکن امامنا مہدی نے محنت کومحبت سے بدل دیا اور طالب خدا کے لئے آسان واقر برترین طریق سفر بھی بتادیا یعنی عمل صالح وذکر الله۔

اسعدالعلماء حضرت ابوسعید سیرمحمود تشریف اللّهی کّے الفاظ ہیں۔''امامناعلیہ السلام نے طریقت ومعرفت کی تعلیم اس نہج پر دی کہ کسی حال اور کسی مقام میں شرک نہ ہونے پائے اور آ داب شریعت کی پابندی لازم قرار دے کر دھو کے اور فریب کے راستے بند فرمادیۓ'(نقلیات میاں عبدالرشید صفحہ 19)

اولیائے پیشین کی نسبت حضرت امامنًا نے فرمایا کہ:''ہمارے بھائی نزدیک کا راستہ چھوڑ کر چکر کے راستے سے چلے اور

مقصودحاصل كيا كيونكه وه طلب مين سيح تصاور مقصود خداتها"

صحابہ نے عرض کیا۔ میرانجی! نزدیک کا راستہ کونسا ہے اور گردش کا راستہ کونسا؟ حضرت نے فرمایا'' راہِ خدامیں بے اختیار کیوں نہوئے کہ شریعتِ محمدی کے موافق یہی راستہ نزدیک تر ہے۔ انہوں نے اپنے اختیار سے تمام عمر کے روز ہے کیوں رکھے؟ مباح وطلل چیزوں کو کیوں جچوڑ دیا؟ سالہا سال کنوؤں میں سرنگوں کیوں لئکے اور بارہ سال کی قیدلگا کر روز ہے کیوں رکھے؟ حالانکہ الله تعالی نے بیا حکام نہیں فرمائے ہیں اور حسب فرمان خداوندی من یتو کل علی الله فھو حسبہ (جو مخص الله پر توکل کر بے والله اس کے لئے کافی ہے) تمام عمر توکل کاروزہ کیوں نہ رکھا؟ ان کوچا ہے تھا کہ بے اختیار ہوجاتے'' (شواہد الولایت)

دیدارِق کابیان کرتے ہوئے امامنا سید محمد مہدی موعود علیہ السلام نے فرمایا کہ' خدا کو پہنچنے کے لئے عشق ضروری ہے اور عشق دل کی توجہ ہمیشہ خدائے تعالیٰ کی طرف قائم رکھنے سے حاصل ہوتا ہے۔اس طرح کہ دل میں کوئی چیز مائل نہ ہواوراس معنی کے لئے ہمیشہ خلوت اختیار کرے اور کسی کے ساتھ مشغول نہ ہونہ دوست کے ساتھ اور نہ اغیار کے ساتھ ۔ ہرحالت میں یعنی کھڑے رہنے بیٹھے' لیٹے' کھانے اور پینے (کی حالت میں) خدا کی طرف متوجہ رہے یعنی خدا کی یا د (ذکر الله) میں رہے۔ نیز فرمایا کہ' خدا کوسر کی آئھ سے دیکھنا ہے دیکھنا ہے ۔ نیز فرمایا کہ' دوشخص خدا کو مقید دیکھے مشرک ہے''

الله جل شانه فرما تا ہے' فاذ کرو الله قياما وقعوداً وعلى جنوبكم'' (يعنى الله تعالى كواشحتے بيٹھتے اور پہلوؤں پر ليٹے ہوئے يادكرو)

المنامهريّ نفر مايا 'هو جاكه باشيد باياد خدا باشيد ' (جهال كهين رمويا دِخدا مين مشغول رمو)

حضرت میران سیر محمد مهدی علیه السلام نے فرمایا کہ کلمہ لا َ اِللّٰه کی چارت میں ہیں۔اول لا َ اِللّٰه کَفتیٰ دوم دیدنی 'سوم دانستنی اور چہارم شدنی۔آخر کے تین مراتب میں تمام انبیاءواولیاء ہیں اور پہلی قسم منافقوں کی ہے۔ اس طریق سے معلوم ہوا کہ قابل لا َ اِللّٰہ اِللّٰہ بھی چارتسم کے ہیں۔

- (۱) لاَ الله الله الله گفتن لعنی کہنے والے کی ایسی ہے جیسے پھر پانی میں ہے۔ برسوں تک بھی رہے تو کچھا ثرنہیں پڑے گا کیونکہ اس میں یانی کواخذ کرنے کی قابلیت نہیں ہے۔
- (۲) لاَ إللهُ إلاَّ اللهُ واُستنی لینی جاننا۔ جیسا که آگ پھر میں ہے مگر ظاہر نہیں ہوتی ۔ لیکن اپنے علم سے جانتا ہے کہ پھر میں آگ ہے (۳) دیدنی لینی لاَ اِللهُ اِلاَّ اللهُ کودیکھنا ہے جیسا که رنگ ثیشوں میں ہے اگر چہذات رنگ کونہیں دیکھالیکن شیشہ کے ساتھ رنگ کودیکھتا ہے۔ کودیکھتا ہے۔
- (۴) شدنی یعنی لاَ الله الله خود ہوجائے۔جیسا کہ پانی دودھ میں مل کردودھ کی صورت اختیار کرلیتا ہے۔ ان کیفیات کی تشریح عام قارئین خصوصاً صرف علم ظاہری ہے آراستہ لوگوں کے لئے البحصٰ کا باعث بن سکتی ہے۔اس لئے

یہاں بیان نہیں کی جارہی ہے۔طالبان صادق کسی مرشد کامل سے رجوع ہو سکتے ہیں۔

مخضریہ کہ دواماً ذکراللہ کے ذریعہ ہی طالب پاسا لک حقیقی معرفت الٰہی کی منزل تک پہنچ سکتا ہے۔کلمہ طیبہ کا ذکر الا اللہ تو ہے لا اللہ ہوں نہیں میں خدا کا اثبات اور غیر حق کی نفی ہے۔غیر حق سے مراد ہماراغر وراورانیت (میں پنا) ہے۔

حضرت نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فر مایا که'' جو بندہ ذکر دوام کرتا ہے الله اس پر (معرفت کے ) درواز ہے کھول دیتا ہے اوراس کے دل کواپنے انوار واسرار کی تجلیوں سے منور کر دیتا ہے اور الله اور بندہ کے درمیان پر دے اٹھ جاتے ہیں حتیٰ کہ خدا کو دنیا میں عیاں دیکھتا ہے۔''

ایک اور حدیث میں الله سے حکایت کرتے ہوئے رسول الله صلعم نے فر مایا: '' جب میرے بندے پر میرا ذکر وشغل غالب ہوجا تا ہے تو میں الله سے دکر ہی میں لذت ملتی ہوجا تا ہے اور میں اس کو میر نے ذکر ہی میں لذت مطاکر تا ہوں۔ جب اس کو میر نے ذکر میں لذت ملتی ہے تو میر اعاشق ہوجا تا ہے اور میں اس کا عاشق ہوجا تا ہوں اور میرے اور اسکے درمیانی پر دے اُٹھا دیتا ہوں۔''

ایک اور حدیث میں اللہ سے حکایت کرتے ہوئے نبی کریمؓ نے فر مایا۔'' میں اپنے بندہ کے دل میں جھانکتا ہوں اور میراذکر اس دل پر غالب پاتا ہوں تو میں اس کی ساعت بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اس کی بصارت بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکتا ہے اور اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا اور اس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔اگر وہ مجھ سے بچھ مانگتا ہے تو اس کوعطا کرتا ہوں اور دعا کرتا ہے تو قبول کرتا ہوں' (انصاف نامہ)

غرض ذکرالله کی اہمیت وفضیلت میں متعدد آیات قرآنی 'احادیث نبوی وفرموداتِ مهدی موجود ہیں۔ ذکر خداتمام لسانی 'فسانی وشہوانی امراض کا بہترین علاج ہے بلکہ میقل قلب ہے۔ ایک عاشق کی بیر کیفیت ہوتی ہے کہ ہروقت معثوق کا تصورِ قلب و ذہن پر چھایا ہوار ہتا ہے اور ہر حال و ہر مقام اُسی کا ذکر ور دِ زبان ہوتا ہے اور مہدویت بھی مذہب عشق ہی ہے جس کی بنیا دقر آن مجید پر ہے اور قرآن کے بارے میں امامنا مہدی نے فر مایا کہ'' قرآن عشق نامہ است' اسی عشق نامہ سے ماخوذ چندا مورکومہدی علیہ السلام نے فرض فر مایا ہے جو'' فرائض ولایت'' کہلاتے ہیں۔ مثلاً ترک دنیا' طلب دیدارِ خدا' ذکر دوام' تو کل علی الله' صحبت صادقال' عزلت از خلق اور ہجرت۔

ترک دنیا کانام سنتے ہی لوگ رہبانیت کا الزام لگادیتے ہیں حالانکہ لار ھبانیۃ فسی الاسلام حضرت مہدی ٹے تواحکامِ شریعت کی مکمل پابندی کا حکم دیا ہے۔ ترک دنیا دراصل'' زمد فی الدنیا'''' ترک وئیا دنیا''' نے امامناعلیہ السلام نے'' حیات دنیا'' سے مراد مال وزن واولا دکی محبت بیان فرمائی ہے۔ الله تعالی فرما تا ہے' اے ایمان والو! تمہارے مال اور تمہاری اولا دہم ہیں خدا کے ذکر سے غافل نہ کریں اور جوالیا کریں گے وہ سب خاسرین ہیں۔ سورہ منافقون ) غرض جب تک دنیا ومتاع دنیا کی محبت دل میں باتی ہے الله کی محبت اس میں پیدائہیں ہوسکتی اس لئے امامناً نے ترک دنیا کو فرض جب تک دنیا ومتاع دنیا کی محبت دل میں باتی ہے الله کی محبت اس میں پیدائہیں ہوسکتی اس لئے امامناً نے ترک دنیا کو

عارفانِ حق کے لئے فرض قرار دیا۔

الله تعالى فرما تا ہے ' فَ مَنْ كَانَ يَوْجُوا لِقَآءَ رَبِّهٖ فَلْيَعُمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَّلاَيُشُوكُ بِعِبَا دَةِ رَبِّهٖ اَحَدًا " (سوره کهف آیت ۱۰۰) یعنی جو شخص اپنے رب کی لقاء (دیدار) کا امیدوار ہوتو وہ عمل صالح کرے اور اپنے رب کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرے۔

ا مامناً نے عمل صالح سے مرادتر ک خودی بیان فرمایا ہے۔ تمام فرائض ولایت کا خلاصہ ترک ہستی وخودی ہے۔ امامناً نے نہایت آسان الفاظ میں معرفت الہی بعنی دیدار خدا کاراستہ بتلایا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ سابق کے اولیاء الله اپنے طالبوں کے ہاتھ میں سوئیاں دے کریہاڑ کو کھدوائے ہیں۔ بندہ سبّل بھاوڑے لایا ہے۔

اولیائے سابق کے ذکر وفکر کی جہاں انہاء ہوتی ہے وہ یہاں ابتداء ہے۔ اور مسلک مہدویہ میں شریعت کا بالغ طریقت کا طفل ہے۔غرض ہر لحاظ سے یہ ندہب عالیت ہے اور معرفتِ خدا کے معاملہ میں بھی امامنًا نے عالیت کی تعلیم دی ہے۔آخر میں اس مضمون کا خلاصہ پیش کرتے ہوئے اختتام کو پہنچا تا ہوں۔

- (۱) بعثت مہدیؓ سے قبل اولیائے کرام وصوفیائے عظام ترکِ خودی کے بجائے محنت ومشقت کے ذریعہ معرفتِ خدا کی جبتجو کرتے تھے حتیٰ کہ بعض مواقع پر شریعت بھی نظر انداز کر دی جاتی تھی۔لیکن خاتم ولایت محمدیہ کے طفیل میں یہ انقلاب رونما ہوا کہ آپ نے محنت کو محبت سے بدل دیا اور شریعت کی پابندی کولازمی قرار دیا۔ چنانچہ دسویں صدی ہجری سے نظریاتی عرفان کی جگہ ملی عرفان کو زیادہ فروغ حاصل ہوا اور سالکین میں شریعت کو نظر انداز کرنے کار ججان تقریباً ختم ہوگیا۔
- (۲) بعثت مہدیؓ سے قبل لوگ صرف آخرت میں دیدارِق کے قائل تھے کین حضرت سید محمد مہدی موعودؓ نے دارِد نیا میں بچشم سر دیدارِق کوجائز ومکن قرار دیا اور طالبان خدا کوآسان واقر برترین راستہ بھی ہتلا دیا۔ یعنی عمل صالح اور ذکراللہ۔
- (٣) امامناً نے جمیع حقائق واسرار ورموزِ قرآنی کاعلانیہ بیان فرمایا جولواز مات ولایت محمد یہ سے ہے اور جس کی تعلیم آپ کو منجانب الله بلا واسط ہوا کرتی تھی۔
- (۴) دیدار حق تعالیٰ کی تعلیم کے ذریعہ امامٹانے معرفت خدا کے محدود تصور کو لامحدود کر دیا اورالیں رہنمائی فرمائی کہ سالک ترک ہستی وخودی اور قوت ایمانی کے معاملہ میں جتنارا تنخ ہوگا اتناہی قرب الٰہی ودیدار الٰہی کا ہل ہوگا۔ ارادہ اور طلب صادق چاہئے۔
  - (۵) من عرفه نفسه فقد عرف ربه جس نے اپنفس کو پېچانااس نے خدا کو پېچانا۔ (مطبوعه ما بهنامه 'نورحيات' 'سيممبر اکثو برونومبر ۱۹۹۲ء)

# ''تصديق بندهمل است''

(بیمقاله مرکزی انجمن مهدوبه حیدرآباد کے زیراہتمام منعقدہ جشن میلا دمہدی موعودً بابته ۱۲؍جمادی الاول ۱۳۹۷ھم ۱۹۷۷ء کے جلسہ عام میں پیش کیا گیا تھا۔)

آج کی اس مبارک و مسعود محفل میلا دا مامناً کے موقع پر امامناً کی ایک بظاہر مختصر نقل شریف کا عنوان لے کر حاضر ہوا ہوں۔ یعنی '' تصدیق بندہ عمل است' میں ایک طالب علم ہوں اس لئے کسی خطا ونسیان کے لئے صرف معافی کی نہیں بلکہ اصلاح کی درخواست کرتے ہوئے آپ سے با توجہ ساعت کا ملتجی ہوں۔

آج ۱۲ جمادی الاول المنور ہے۔ یہ وہ مقدس دن ہے جبکہ اس سرز مین ہند کے شہر جو نیور میں ۲۵ هر میں آفتاب ولایت بڑی آب وتاب کے ساتھ طلوع ہوا تھا۔ جس کی پہلی ہی کرن نے اصنام ہندگی آنکھوں کو چندھیا دیا تھا۔ پائے بتاں کولرزا دیا تھا اور فضاء نے مارے جوش کے نعر ولگایا۔ جساء المحق و زھت البساطل ان الباطل کان زھو قا اور جس کی کرنوں نے روثن ضمیر اہل بھیرت کے قلوب کو منور کر دیا تھا۔ یہ وہ آفتاب ہے جسے خروب نہیں 'زوال نہیں' اس کی ضیاء پاشیاں تا ابدیو نہی جاری رہیں گی۔ بھیرت کے قلوب کو منور کر دیا تھا۔ یہ وہ آفتاب ہے جسے خروب نہیں 'زوال نہیں' اس کی ضیاء پاشیاں تا ابدیو نہی جاری رہیں گی۔ یہ آفتاب ولایت حضرت سید محمد جو نپوری ہیں جن کے آنے کی خبر خاتم الانبیاء احمد مجتبی محمد صطفی عیالیہ نے دی تھی۔

امامنا حضرت سید محمد مهدی موعود نے کوئی نیا فدہب پیش نہیں فر مایا' کوئی نئی شریعت نہیں بتلائی بلکہ نصرت دین محمدی کے لئے معبد معبد کے تھے۔ ایک ایسے وقت آپ نے دنیا میں قدم رکھا جبکہ اُمویوں کی ہوسِ معبد کئے تھے۔ ایک ایسے وقت آپ نے دنیا میں قدم رکھا جبکہ اُمویوں کی ہوسِ اقتدار اور پھرعباسیوں کی آتش انتقام نے اسلام کی عمارت کوئہس نہس کر کے رکھ دیا تھا۔ آپ ایک ایسے وقت تشریف لائے جبکہ او ہام ورسوم نے اسلامی معاشرہ پر غلبہ پالیا تھا۔ عادتیں بگڑ چکی تھیں۔ روز روز نئی نئی برعتیں جاری ہور ہی تھیں۔ ایمان اگر باقی رہ گیا تھا تو صرف مجذوبوں میں ۔ امامنا نے اسلام کی تجدید فرمائی۔ اسلامی معاشرہ کی تطبیر فرمائی اور ایمان کی تحمیل فرمائی آپ نے بھی دعوی نبوت نہیں کیا بلکہ فرمایا انسی عبد السلّٰہ و تابع محمد درسول اللّٰہ کی بیشک میں اللّٰہ کا بندہ اور محمد اللّٰہ و تابع محمد درسول اللّٰہ کا بندہ اور محمد اللّٰہ اللّٰہ کے اوران کی آل واصحاب پر۔

حضرت امامنا سیدمجم مہدی موعود نے ایک موقع پر فر مایا کہ'' تصدیق بندہ عمل است ''بظاہریہایک مخضر چار لفظی نقل شریف ہے کیکن در حقیقت غواص معرفت کے لئے بحر بیکرال ہے۔ آپ نے اپنی تعلیمات کوصرف اقرار باللمان تک محدود نہیں رکھایا اعتقاد بالقلب پر اکتفانہیں کیا بلکہ مل صالح کی شرط بھی لگائی نقل مبارک پرغور کریں تو معلوم ہوگا کہ تصدیق کے ساتھ میں بھی ضروری ہے۔ الله تعالی نے قرآن مجید میں جہاں بھی مومنین کائی نقل مبارک پرغور کریں تو معلوم ہوگا کہ تصدیق کے ساتھ میں کہاں بھی ضروری ہے۔ فئم نُ یَّعُمُ لُ مِنَ الصَّلِحْتِ وَ هُوَ مُوْمِن (سورہ سے خطاب فرمایا وہاں ممل صالح کی تاکید بھی کی ہے۔ جیسا کہ ارشاد ہوتا ہے۔ فَمَ نُ یَّعُمُ لُ مِنَ الصَّلِحْتِ وَ هُوَ مُوْمِن (سورہ الانبیاء آیت ۹۲) نقل کے الفاظ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ تعلیمات پر عمل کرنا ہی تصدیق امامناً ہے جیسا کہ امامناً کا ایک قول ہے۔ (باعمل مقبول عِمل مردود ''

اگرہم اس قول کی تفہیم کی خاطر'' تصدیق باعمل مقبول وتصدیق بے عمل مردود'' پڑھیں یا''مصدق باعمل مقبول ومصدق بے عمل مردود'' پڑھیں تو مطلب بآسانی سمجھ میں آجا تا ہے۔

ذاتِ مهدیٌ کی بعثت اسی لئے ہوئی تھی کہ قرآنی تعلیمات کودنیا کے سامنے پیش کیا جائے۔ چونکہ بیفرض آپ ہی کے لئے مخصوص تھا۔ آپ مهدی لغوی نہیں بلکہ مهدی موعود ہیں یعنی (Promised Mehdi) جس کا وعدہ خدانے اپنی کتب مقدسہ اور صحا کف ساویہ میں کیا تھا۔ اور جس کی بیثارت ختم المرسلین گنے دی تھی جس کا خلاصہ یہ ہے کہ مهدی میری آل سے ہوگا۔ معصوم عن الخطا ہوگا۔ دافع ہلا کتِ اُمّتِ مجمد یہ ہوگا۔ خلیفۃ الله ہوگا کہ خلق کو الله کی طرف بلانے پر منجانب الله مامور ہوگا اور خاتم ولایت مجمد یہ ہوگا۔ چنا نچامت کوتا کیوفرماتے ہوئے ختم المرسلین نے فرمایا'' فبایعوہ و لو حبوا علی الثلج فانه خلیفۃ الله المهدی ۔ یعنی تم اس کے ہاتھ پر بیعت کرواگر چہ کہ برف پر سے دیگتے ہوئے گزرنا پڑے کیونکہ وہ مہدی الله کا خلیفہ ہے۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ بلیخ واشاعت ِفدہب کا بہترین اور موثر ذریع ممل ہی تھا اور ہوسکتا ہے۔ تاریخ اسلام کے ابتدائی ایام پرنظر ڈالئے تو معلوم ہوگا کہ حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے اخلاق وصفات حسنہ ہی اشاعت اسلام کا ذریعہ تھے۔ آپ نے کسی کو برزورطاقت اسلام قبول کرنے کا حکم نہیں دیا۔ اسی طرح تاریخ مہدویہ کی ورق گردانی کریں تو کہیں آپ کو یہ بات نظر نہیں آئے گی کہ امامنا نے کبھی بھی کسی کو برزورطاقت تصدیق کا حکم دیا ہو۔ خاتمین علیہ السلام صرف پیام حق کو بندگانِ خدا تک پہنچانے پر مامور تھے اور ہدایت دینایا نہ دینا خدا کا کام ہے۔

نبی کریم علی خے اپنی گخت جگر بی بی فاطمۃ الزہراً کو خاتونِ جنت ہونے کے باوجود یہ کہا کہ اے فاطمہ ممل کرئیہ نہ جھ کہ گئی ہے۔ اس سے امت کو عمل صالح کی ترغیب دینا مقصود تھا۔ اس طرح امامنًا نے تو صاف الفاظ میں کہا تھا کہ اگر میری کھال بھی اوڑھ لو گے تو عذا ب سے نئے نہ سکو گے اگر چیکہ مستحق ہو۔ نبی کریم علی کے محبوب ترین اور قریب ترین نواسے حضرت امام حسین غلاف کعبہ سے لیٹ کر گڑاتے ہوئے خدا سے مغفرت کی دعاما نگتے ہیں تو ہم کس کھیت کی مولی ہیں کہ ساری عمر تعلیمات امامنًا کو صرف اسلام کو زندہ در کھنے کی کو صرف اسلام کو زندہ در کھنے کی کو صرف اسلام کو زندہ در کھنے کی میں سے دور رہ کر شفاعت کے امیدوار ہیں۔ امام حسین نے ضرف اسلام کو زندہ در کھنے کی میں کھیت کی مولی ہیں کہ اسلام کو زندہ در کھنے کی کو صرف اسلام کو زندہ در کھنے کی مولی ہیں۔ امام حسین نے نے صرف اسلام کو زندہ در کھنے کی کو صرف اسلام کو نہ کہ کہ میں کھیت کے امیدوار ہیں۔ امام حسین نے نے صرف اسلام کو نہ کہ کہ کو صرف اسلام کو نہ کو سے کہ کہ کو سے کہ کو کھنے کی مولی ہیں کہ کو سے کہ کو کہ کو کہ کو کی کو کی کھنے کے امیدوار ہیں۔ امام حسین نے نے صرف اسلام کو نہ کو کہ کو کو کو کی کھنے کے کہ کو کو کو کہ کو کہ کو کو کھنے کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کو کہ کو کہ کو کھنے کے کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کھنے کی کہ کو کھنے کے کہ کو کی کھنے کے کہ کو کو کھنے کو کہ کو کہ کو کہ کو کھنے کی کھنے کو کھنے کی کو کی کھنے کے کہ کو کہ کو کر کی کو کہ کو کھنے کے کہ کو کھنے کو کھنے کے کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کھنے کو کھنے کو کھنے کو کہ کو کہ کو کھنے کو کہ کو کہ کو کہ کو کھنے کو کھنے کو کہ کو کھنے کو کو کھنے کے کہ کو کھنے کو کہ کو کھنے کو کھنے کو کھنے کو کھنے کو کہ کو کھنے کو کھنے کو کھنے کو کھنے کو کھنے کو کھنے کے کہ کو کھنے کے کہ کو کھنے کے کہ کو کھنے کو کھنے کے کہ کو کھنے کے کہ کو کھنے کو کھنے کے کہ کو کھنے کے کہ کو کھنے کو کھنے کے کہ کو کھنے کو کھنے کو کھنے کے کہ کو کھنے کو کھنے کو کھنے کو کھنے کے کہ کو

خاطرا پناسب کچھ لٹادیا۔ حتی کہ سربھی کٹادیا۔ آپ کا یہی عمل آج بھی دنیا کے لئے نظیر بنا ہوا ہے اور چودہ سوسال بعد بھی دنیا حسین گ یاد کرتی ہے۔ اگر آپ اس عمل سے بازر ہتے اور حالات سے مجھوتہ کر لیتے تو دنیا کی نعمتیں آپ کے قدموں پر نثار ہوتیں لیکن پینعت لازوال انہیں نصیب نہ ہوتی۔ اور آج ہم امام حسین گے اس جرائت مندان عمل صالح کونظر انداز کرتے جارہے ہیں۔

حضرت ابوبکر گامل ہی تھا حضور ہے قبی وعملی محبت ہی تھی کہ صدیق آپ کہلائے۔حضرت عمر کا عدل ہی تھا کہ فاروق کہلائے۔حضرت عثمان گاعمل ہی تھا کہ اور حضرت عثمان گاعمل ہی تھا کہ اسدالله کہلائے اور اسرار نبوت کو ہمیشہ کے لئے محفوظ کر دینے کا سہرا آپ کے سر ہوا۔ اگر یہ خلفائے راشدین حضور کے بعد عمل صالح سے بازر ہتے اور حضور کی تقلیدترک کر دیتے تو آج دنیا کے کونے کونے میں جواسلام نظر آر ہاہے وہ شائد بھی نظر نہ آتا۔ صحابہ کا تقوی وعمل ہی تھا کہ وہ جہاں بھی گئے لوگ گرویدہ ہوگئے اور تضدیق اسلام سے مشرف ہوئے۔

استمہید کا خلاصہ یہ ہے کہ اسلام اور مہدویت عمل کے متقاضی ہیں۔ صرف زبانی اقر ارواذ کار سے اکتساب فیض ناممکن ہے۔ جب تک آپ کسی دوا کو استعمال نہیں کریں گے اس کے اثر ات سے واقف کیسے ہوں گے۔ صرف کا غذیر دوا کا طریقہ کا ستعمال اور مواقع استعمال پڑھ لینے سے شفا کیسے ہوگی۔ اس کے لئے توعمل وہمت کی ضرورت ہے۔ دوا کا غلط استعمال موجب ہلاکت بھی ہوسکتا ہے۔ شفاا گرچا ہتے ہیں تو طبیب پر بھروسہ کرتے ہوئے اس کے مجوز ہ نسخہ کو استعمال کرنا ہی پڑے گا۔

قرآن ایک جامع نظام حیات ہے۔ اس میں حیات انسانی کے ہرموقع کے لئے اصول وقو اعدموجود ہیں۔ اور حیات محمدی اس کی کمل تفسیر ہے۔ امامنا مہدی موعودٌ نے جن تعلیمات کوقولاً وفعلاً دنیا کے سامنے پیش فرمایا ان کا منبع و ماخذ بھی صرف قرآن وسنت ہی ہیں اور ان تعلیمات کوفر اکف ولایت کہتے ہیں۔ یہ فراکفن انسان کے نفسانی وشہوانی امراض کا مکمل علاج ہیں اور مختصر الفاظ میں عروجِ آدم خاکی کی منزلیں ہیں۔ جتنی ہمت ہے آگے ہڑھتے جائے بس عمل کی ضرورت ہے۔

سوال یہ پیدا ہوسکتا ہے کہ محمد عربی نے ان تعلیمات ولایت کوعوام کے سامنے کیوں پیش نہیں فر مایا۔ در حقیقت حضور نبی علیمات کے سامنے کیوں پیش نہیں فر مایا۔ در حقیقت حضور نبی علیمات کے حامل وعامل ضرور تھے لیکن عام کرنے پر ماموز ہیں تھے۔ بید زمہ داری تو خلیفۃ الرحمٰن امام آخر الزمال کے سپر دستھی۔ چونکہ اسلام ابھی ابتدائی مراحل میں تھا۔ جاہل عرب ان حقائق ومعارف کو سجھنے اور سنجا لئے کے قابل نہ تھے۔ اس لئے نبی کریم علیمات سے آگاہ فر مایا اور عوام کو صرف شریعت کی راہ بتلائی۔ فرائض ولایت فرائض نبوت سے آگی تعلیمات ہیں۔

نبوت اگر ظاہر ہے تو ولایت باطن \_ نبوت اگرجسم ہے تو ولایت اس کی روح ہے \_ نبوت اگر دریا ہے تو ولایت اس میں چھپے ہوئے موتی ہیں \_ نبوت اگر پوست ہے تو ولایت مغز ہے ۔ نبوت اگر رہ گز رہے تو ولایت نقش پائے رسول ہیں \_ مخضر یہ کہ نبوت اور

ولایت میں جسم و جان کارشتہ ہے جولا زم وملز وم ہیں۔

نی کریم علی نے فرائض نبوت کی پیمیل فر مائی اور امام آخرالز ماں نے فرائض ولایت کی پیمیل فر مائی۔امامنّا نے علم الیقین کی منزل بررک جانے کے بجائے عین الیقین اور حق الیقین کی منزل تک پینچنے کی دعوت دی اور اس کے آسان ترین راستے بھی بتلائے۔ان منازل کے حصول کے لئے ہی اولیاء نے مجاہدے کئے ہجر درہے۔ کنوئیں میں اُلٹے لئے رہے۔ غرض کہ نفس کو اپنے قابو میں کرنے کے لئے بڑی بڑی مصبتیں اٹھائیں۔لیکن مہد گانے ہمیں آسان راستے بتلائے گویار ہگذر پر پہلے چراغ جل رہے تھے تو اب مرکبوری بلب روشن کردیئے گئے ہیں۔مسافر کے لئے احتیاط اور عمل شرط ہے۔امامنّا نے اس طرف اشارہ کرتے ہوئے فر مایا کہ بھائیاں سوئی سے راستہ کریدرہے تھے بندہ سبل بھاوڑے لایا ہے۔

عام مسلمان جنت کی خاطر عبادت کرتے ہیں لیکن مصدقِ مہدیؑ خالقِ دو جہاں کو پانے کے لئے عبادت کرتا ہے۔ عام مسلمان صرف محبّ خدا ہوسکتا ہے کیکن مصدقِ مہدی عاشق خدا ہوتا ہے۔ بیآ دم خاکی کی معراج نہیں تو اور کیا ہے۔ گرشرط بیہ ہے کہ تعلیمات مہدیؑ پرصدقِ دل سے عمل کیا جائے۔ وہ تعلیمات فرائض ولایت ہیں۔ یعنی ترک دنیا' طلبِ دیدارخدا' صحبت صادقال' عزلت ازخلق' ذکر دوام' توکل اور ہجرت۔

ان تعلیمات پر تفصیلی بحث اس مخضر مقاله میں ممکن نہیں ۔اس لئے اختصار سے کا م لوں گا۔

ترک دنیا کے بارے میں اما منامہ دی نے فرمایا' ورائے ترک دنیا ایمان نیست' یعنی ترک دنیا کے بغیرا یمان نیس۔

ترک دنیا کا مطلب بینہیں کہ دنیا کوچھوڑ کرچا ند پر جا بسیں یا ترک دنیا کا مطلب بینہیں کہ ہاتھ پر ہاتھ دھرے کا ہل بے بیٹے رہیں۔ بلکہ ترک دنیا کی مطلب نہیم ہے۔ ترک دنیا کا مطلب' ترک حبّ دنیا' ہے۔ دنیا میں ایک مہمان کی طرح رہنا ہاور مہمان بھی میز بان کے مکان میں بلاتکلف نہیں رہتا۔ اسی احساس کا نام ترک دنیا ہے۔ جب انسان کسی چیز کوترک کرتا ہے تو اس کی گھونہ کچھ دجہ ہوتی ہے یا توکسی چیز سے متنظر ہوکر ترک کرتا ہے تا کہ بہتر اور لیندیدہ چیز حاصل کی جاسکے یا کسی اعلی چیز کی خاطراد نی کو ترک کرتا ہے۔ انسان خود محتار ہے کہ دومتضا در استوں میں سے جس کا جا ہے استحال کی جاسکے یا کسی اعلی جیز کی خاطراد نی کو ترک کرتا ہے۔ انسان خود محتار ہے کہ دومتضا در استوں میں سے جس کا جا ہے استحال کرے۔

ترک کے لغوی معنی ہیں چھوڑ نایا غافل کرنا۔ جب انسان ناپسندیدہ شئے کوچھوڑ دیتا ہے تو پسندیدہ شئے کے حصول کی خاطر جدو جہد کرتا ہے۔ اگرترک کا معنی غافل کرنا لیس تو یہ ہماری فرہبی اصطلاح ترک دنیا ہے ہم آ ہنگ ہے۔ دنیا ہرانسان کی محبوب ترین چیز ہوتی ہے۔ جب امامنا کا پیام ترک دنیا سے ماتا ہے تو وہ دنیا کوچھوڑ کرکسی اور عالم میں نہیں جائے گا بلکہ اپنے قلب و ذہمن کو دنیا کی محبت سے غافل کرنے کی تد اپیرا ختیار کرے گایا صحبتِ صادقاں اور ذکر الہی کے ذریعہ ایسی تا خیرومحبت پیدا کرے گا کہ دنیا کے ہرجال کو کتر کرنگل جائے گا۔ تی کہ دنیا تھک ہارکراس کو کھول جائے اور غافل ہوجائے گی۔

آیئے دنیا کے معنی پر بھی غور کرلیں۔ دنیا کے ایک معنی ہوتے ہیں موجودہ زندگی اور دوسرے معنی ہوتے ہیں ادنیٰ ، گھٹیا اور رق ہے۔ رقی ۔ امامنا مہدئی نے پیام ترک دنیا کے ذریعہ موجودہ ادنی معیار زندگی کو ترک کر کے اعلی وار فع معیار زندگی کا راستہ بتلایا ہے۔ دنیا فی نفسہ کوئی بُری شئے نہیں ہے بلحاظ استعال وہ اچھی یا بُری ثابت ہو سکتی ہے۔ دنیا انسان ہی کے لئے پیدا کی گئی ہے۔ انسان خود مختار ہے کہ اس کی زینت وزیبائش کا غلام بن جائے ۔ اس کے قابو میں چلا جائے یا ایسام رد بنے کہ اس کو اپنے قابو میں رکھے۔ اس کی محبت میں گرفتار ہونے کے بجائے اس کو اپنا اسیر بنائے رکھے۔ دار دنیا کا حاکم بنے یا دنیا دار بن جائے۔ اس کا نام ترک وئی خود کو دئی دنیا سے عافل کر لینایا دنیا کو اپنا دام فریب بچھانے سے بازر کھنا۔

جہاں تک''حیاتِ دنیا'' کا تعلق ہے تو قرآن حکیم کی روشیٰ میں لہوولعب' زینت وزیبائش' باہمی تفاخراور طلب مال واولا د پر حیات دنیا کا اطلاق ہوتا ہے۔ بیا لیک حقیقت ہے کہ ان اشیاء کے دینے اور لینے پرعطا کرنے اور تباہ کرنے پرخدا پوری طرح قادر ہے۔ اور قرآنی فیصلہ ہے''و ما الحیواۃ الدنیا الا متاع الغرود'' یعنی حیات دنیا سرا سردھوکے کی ٹی ہے۔

اسی طرح''متاعِ حیاتِ دنیا'' کا مسکلہ ہے۔متاع کے لغوی معنی ہیں'' ہروہ فانی چیز جس سے پچھے فائدہ اٹھایا جائے پھروہ فنا کے نذر ہوجائے''

متاع حیات و نیا کی تعریف قرآن سے سنے ۔ زین للناس حب الشهوات من النساء و القناطیر المقنطرة من الندهب و الفضة و الخیل المسومة و الانعام و الحرث ذلک متاع الحیواة الدنیا (آل عمران) یعنی لوگوں کے لئے عورتوں' بچوں' سونے چاندی کے ڈھروں' عمرہ گھوڑوں' مویشیوں اور کھیتی کی محبت مزین کردی گئی ہے۔ (دراصل) بہ حیات دنیوی کے (عارضی) فائدے ہیں۔

اصطلاحِ مہدویہ میں دنیا کے معنی غیرالله یا ماسوی الله ہیں۔امامنا مہدی موعودٌ خلیفۃ الله ہیں تابع رسول الله ہیں۔رسول الله کا فرمان ہے۔ حب الدنیا راء س کل خطیۃ و ترک الدنیا راس کل عبادۃ لیعنی دنیا کی محبت ہر برائی کی جڑ ہے۔اور دنیا کی محبت کا ترک کرنا ہرعبادت کی جڑ ہے۔معلوم ہوا کہ ترک دنیا کا حکم قرآن اورسنت دونوں سے ثابت ہے۔

امامنامہدی موعود نے جس ترک دنیا کا حکم دیا ہے اس میں تزوج کی ممانعت نہیں ہے۔ تجرید اور تر ہیب کا حکم نہیں ہے۔ بلکہ غیر الله کی محبت سے دعود سے نہ دھل الله کی محبت سے دعود سے نہ دھل جائے خدا کی محبت جگہ نہ یا سکے گی ۔ اگر خدا سے محبت ہی نہ ہوتو اس کے حصول یا دیدار کی تمنا کیسے پیدا ہو سکتی ہے۔

حضرت علی دنیا کوخطاب کرکے کہتے تھے'' تو میرے دل کو ابھانا چاہتی ہے۔ تیری ہوں آلود نگاہیں مجھے دیکھ رہی ہیں مگر میں تیری پہنچ سے بہت دور ہوں۔ اپنا جال تو اور وں کے لئے بچھا۔ ایک بارنہیں تجھے تین بارطلاق دے چکا ہوں۔ تیری عمر چندروزہ' تیری محفلیں وآ رائش فرسودہ اور تیری مصیبتیں بےوزن ہیں' مگرافسوں کہ سفرطویل' راستہ کٹھن اور سنگلاخ ہے اور ہم زادِراہ سے بالکل خالی ہیں۔(حیاۃ الصحابہ)

دیکھا آپ نے حضرت علی نے کس طرح دنیا کوٹھکرادیا اور آئندہ نسلوں کے لئے ایک نمونہ چھوڑ دیا۔ جبیبا کہ رسول خدا نے فرمایا'' الدنیا ملعون و ملعونة مافیھا الا ما کان لله لیعنی دنیا اور جو کچھ دنیا میں ہے سب ملعون ہے۔ مگریہ کہ وہ سب خدا کے لئے ہے۔ تابع قرآن وسنت امامنا مہدی موعود نے بھی یہی فرمایا کہ'' طلب دنیا کفر اور طالب دنیا کافر ہے'' آپ نے ممل صالح کی تعلیم دی اور فرمایا'' تصدیق بندہ عمل است''

عہد نبوی اور گروہ مہدی میں دوتم کے لوگ ہوئے اور ہوتے ہیں۔ ایک تارک الد نیا اور دوسرے کاسب۔ تارک الد نیا کا مقام ومر تبہ تو اعلیٰ ہے۔ لیکن کاسب بھی دائر ہ اسلام سے خارج نہیں۔ کاسب اگر مومن ہوتا ہے تو تارک الد نیا مومن کامل ہوتا ہے۔
کاسب کے لئے حدو دِشریعت میں رہ کرکسب کرنے کی اجازت ہے تا کہ وہ دنیا کے دام فریب سے نج سکے۔ حضرت مہدی نے جو حدودکسب بیان فرمائے ہیں وہ یہ ہیں۔

- (۱) کیبلی حدید که خدایر بھروسہ کرے سب پرنظر نہ کرے۔
- (۲) دوسری حدید که پایخ وقت نماز با جماعت ادا کرے۔
  - (۳) تیسری حدید که بمیشه ذکرخدا کرے۔
- (۴) چوتھی حدید کہ حرص نہ کریے تھوڑی غذااور سترعورت پراکتفا کر ہے یعنی اتنی غذا جس سے زندگی برقر اررہ سکے اورا تنا کپڑا جس سے تن ڈھانک سکے۔
  - (۵) یانچویں حدبیکہ پوراعشر خدائے تعالیٰ کی راہ میں دے۔
    - (۲) چھٹی حدید کہ طالبان خدا کی صحبت میں رہے۔
- (۷) ساتویں حدید کہ ہمیشداپنی ذات پر ملامت کرے کیونکہ ہمیشہ خودکو بُرا کہنے والانفس ہی غرور کی آگ ہے محفوظ رہ سکتا ہے۔
  - (۸) آٹھویں حدیہ کہ نماز فجر تاطلوع آفتاب اورعصر تاعشاء ذکرالله میں مصروف رہے۔
    - (۹) نویں حدید کداذان کے بعد کام نہ کرے۔اگر کام کرے تو کسب حرام ہے۔
- (۱۰) دسویں حدید کہ زبان سے جھوٹ نہ کہے جو کچھ قرآن میں آیا ہے اس پڑمل کرے۔ ممنوعات سے پر ہیز کرے۔ دیکھا آپ نے امامناً نے کاسب کے لئے بھی ایسے حدود متعین فرمائے کہ اس پڑمل کرتے ہوئے کاسب بھی عشق کی لذت سے بہرہ ورہوسکتا ہے۔

اگراعلان ترک دنیا کے بعد بھی مومن نفس کا تابع رہے زینت وزیبائش کی خواہش رکھے آرام وآسائش کی تمنار کھے عزت وشہرت کا بھوکارہے تعریف وتو صیف کا پیاسارہے انا نیت کو باقی رکھے بعنی یہ بھتار ہا کہ میں بھی کچھوزن رکھتا ہوں اہمیت رکھتا ہوں دنیا اور حیات دنیا کی طلب رکھے اپنے قلب و ذہن کوخداو مجھ کی محبت سے خالی رکھے اورا پنی ذات سے محبت رکھے ۔ دنیا داروں کے در پر جہسائی کر بے تویا در کھئے یہ مومن کامل کی صفات نہیں عاشق اللی کی صفات نہیں فرامین امامنا کی روشنی میں اس کا اعلانِ ترک دنیا حقیق نہیں بلکہ رسی ہوگا۔

تارک الدنیا خود کو فقیر کہتا ہے' فقیر مُر یّب ہے۔ف۔ق۔ی۔رکالیمیٰ'' ف' سے فاقہ۔''ق' سے قناعت۔''ی' سے یادِ الهی۔اور''ر' سے ریاضت۔

خواجہ نصیرالدین چراغ دہلوگ نے فرمایا کہ فقیروہ ہوتا ہے جو دنیا کے زنگ کو دل کے آئینہ پر سے محبت کی صیقل سے پاک صاف کردے اور حق سبحانہ تعالیٰ کے ذکر میں دل لگائے اور غیر کی ہستی کو درمیان سے اٹھادے اور حق تعالیٰ کے ساتھ لیگانہ ہوجائے۔ اوراگر ایسانہ ہوگا تو حاشا وکلا حق تعالیٰ تک نہ پہنچ سکے گا۔

معلوم ہوا کہ ترک دنیا ہے عملی کا نام نہیں بلکہ مل صالح کا نام ہے اور فرمانِ مہدی بھی یہی ہے۔'' تصدیق بندہ مل است بے عمل مردود''

جب انسان دنیا کوچھوڑ کرراہ حق پر آجاتا ہے تواسے رہبر کی تلاش ہوتی ہے۔ بیر ہبر صادقین ہوتے ہیں۔ چنانچہ مصدقِ مہدیً صادقین کی صحبت اختیار کرتا ہے۔ یہ بھی ایک اہم ترین فرض ولایت ہے۔ قرآن پاک میں الله تعالی ارشاد فرماتا ہے۔ یہ بھی ایک اہم ترین فرض ولایت ہے۔ قرآن پاک میں الله تعالی ارشاد فرماتا ہے۔ یہ بھی ایک ایک میں رہو۔ الَّذِیْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللّٰهَ وَ کُونُوُا مَعَ الصَّدِقِیْنَ (سورہ التوبر آیت ۱۱۹) اے ایمان والوالله سے ڈرواور صادقین کی صحبت میں رہو۔ امامنامہدی موعود بی اس آیت کی روشنی میں مونین بر صحبت صادقاں کوفرض قرار دیا۔

یایکنا قابل انکار حقیقت ہے کہ روزِ اول سے آج تک دنیا صادقین کی صحبت سے فیض یاب ہوتی رہی ہے۔ آدم سے لے کر محمد میں انبیاء پیام پر ہدایت اور باعث نجات بنتے رہے۔ محمد سے لے کر مہدی تک اولیاء طالبان خدا کی رہنمائی کرتے رہے۔ مہدی سے لے کر آج تک پیسلسلہ جاری ہے۔ اور تا ابد جاری رہے گا۔ کیونکہ قرآن نے کے ونو ا مع الصادقین کا جو حکم دیا ہے وہ کسی زمان ومکان کے ساتھ مخصوص نہیں۔

تاریخ کی ورق گردانی سیجئے تو معلوم ہوگا کہ نوٹ پیغمبر خدا تھے لیکن ان کے منکروں کی تعداد مصدقوں سے زیادہ تھی۔ در حقیقت حق پرستوں کی تعداد ہمیشہ قلیل ہی ہوتی ہے۔ جن لوگوں نے نوح کی صحبت اختیار کی کشتی نوح کے مسافر بے 'وہی عذاب الٰہی سے نجات بھی پاسکے۔ اپنامال ومتاع لٹا کررضائے الٰہی کی خاطر مجمد مصطفیٰ علیہ ہے۔ رحمت نصیب ہوئی۔ جنت ان کامسکن بنی خللِ الہی کے سامیہ عاطفت میں جگہ پائی۔ اور رضائے الہی کی نعمت انہیں نصیب ہوئی۔ نبی کریم کے وصال کے بعد دور خلافت میں انہی صحابہ نے دنیا کے و نے کونے میں اسلام کو پھیلایا۔ ایک ایسے دور میں جبکہ دشمنا نِ اسلام کریم کے وصال کے بعد دور فیل فت میں انہی صحابہ نبی کو کے میش پُر غیض تاک میں ہوں 'پیام امن پھیلانے کی بیجراء ت وہمت صحابہ نبی کو کیسے نصیب ہوئی۔ بیصرف انباع وصحبت نبی کی تا شیر تھی ۔ انگریزی کا مقولہ ہے۔ First obey then cammand یعنی پہلے اطاعت کیجئے بعد میں حکم چلائے۔

مخضریہ کہ مہدی کی اتباع واطاعت کی بھی یہی تا ثیر ہے کہ مصدق باعمل دنیا واہل دنیا ہے بھی خوف نہیں کھا تا۔ شان ب نیازی اس میں پیدا ہوجاتی ہے بیعت کے بعد وہ عملی طور پرخود کوشنے لیعن اپنے پیر کے حوالے کر دیتا ہے۔ ریاضت میں مشغول ہوجا تا ہے۔اس کا اثر بیہوتا ہے کہ وہ کا ہل نہیں بلکہ کامل بنتا ہے۔ کیونکہ مہدویت عمل صالح کا نام ہے وہ دنیا داروں کے در پر جبہ سائی نہیں کرتا بلکہ دنیا اس کے قدموں کا بوسہ لینے کے لئے ترمیتی ہے۔

حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم سے بوچھا گیا کہ یارسول الله ہمارے کو نسے ہمنشین بہتر ہیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا" جن کاد کیھناتم کوخدا کی یا ددلائے اور جن کی گفتگو تمہارے علم کوزیادہ کرے اور جن کے اعمال تم کوآخرت کی یا ددلائیں۔ حضرت امامنامہدی موعود نے فرمایا۔" مردباش یا پیٹے مردباش' فرمان ہذا کا مفہوم یہ ہے کہ صادق بنویا صادقین کے ساتھ رہو۔ امامنا کی ذات اور تعلیمات کی تا ثیر یہی تھی اور ہے کہ نامر ذمر دے ضعیف توی 'اور بخیل' سخی بن جاتا ہے۔

اصطلاح مہدویہ میں صادق مرشد کامل کو کہتے ہیں۔رشد کے معنی ہیں ہدایت ۔مرشد کہتے ہیں ہدایت یا فتہ کواور راہ راست پر چلنے والے کو ُغرض مرشدایک جامع لفظ ہے۔مرشد کے بغیرانسان کی معراج نہیں ہوسکتی۔جس طرح سیڑھی منزل اعلیٰ تک پہنچنے کا سیدھااور محفوظ راستہ ہے اسی طرح مرشد کامل بھی مقصدِ اعلیٰ یعنی خدا تک پہنچنے کا آسان اور محفوظ راستہ ہے۔

نی کریم علیہ کا فرمان ہے کہ اللہ کے ساتھ رہوا گراتی طاقت نہ ہوتو پھراس کے ساتھ رہوجواللہ کے ساتھ ہے۔ مومن کی روحانی ترقی کے تین درجات ہیں فنا فی الشیخ ' فنا فی الرسول' فنا فی اللهٰ فنا فی الشیخ پہلا درجہ ہے جس کے بغیر دوسرے اورتیسرے درجے کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔حضور برنور عظامیہ کا فرمان ہے کہ' جس کا کوئی شیخ نہیں اس کودین نہیں'

معلوم ہوا کہ ایک مومن کے لئے کمال ایمان اور حصولِ دیدار کی خاطر صادق یعنی مرشد کامل کی صحبت میں رہنافرض ہے۔ تو آئیئے دیکھیں کہ مرشد کی پہچپان کیا ہے۔ حضرت بندگی میاں سیدخوند میر صدیق ولایت رضی الله عنه فرماتے ہیں'' صادق وہ ہے جس کا قول وفعل وحال ایک ہویعنی جو کہتا ہووہ کرتا ہواور جو کرتا ہوو ایسی ہی اس کی باطنی حالت ہؤ'

حضرت بندگی میاں سید شریف ؓ (مدفون حظیرہ لال گڑھی) نے ہماری رہنمائی کے لئے صادق کی ایک جامع تعریف پیش فرمائی ہے۔ اپنے ملفوظ میں تحریفر ماتے ہیں کہ'' پیردوشم کے ہیں ایک پیرکامل دوسرا پیرناقص۔ پیرکامل وہ ہے جو من عبوف نفسه فیقد عوف دبه کی حقیقت سے واقف ہے۔ اور فیض نبوت وولایت سے فیضیاب ہے اور اپنے پیرکی وساطت سے خدا کونکم الیقین یا عین الیقین سے دیکھا ہوا ہے۔ ایسے ہی شیخ کی صحبت ہدایت تک پہنچاتی ہے اس کا ہاتھ پینجمر کے ہاتھ میں ہے۔

پیرناقص وہ ہے جوخدائے تعالیٰ کی معرفت سے بے خبراور بہر ہ نبوت وولایت سے محروم ہے۔اورخود سے کوئی آگاہی نہیں رکھتا بلکہ اپنے باپ دادا کے نام پر ناز کرتا ہے اور کہتا ہے کہ میں فلاں کا پوتا اور فلاں بزرگ کا بیٹا ہوں مخلوق کو اپنے اس طنطنہ کی وجہ سے راہ حق سے چھیرتا ہے اور اپنے نفس شوم کو اس فن وفریب سے پالتا ہے اس کا ہاتھ شیطان کے ہاتھ میں ہے۔ایس خص کی صحبت گراہی کی جانب لے جاتی ہے۔

اس طرح طالب کی بھی آپ نے دوقت میں بیان فر مائی ہیں۔ایک طالب صادق اور دوسراطالب کا ذب طالب صادق وہ ہے۔ اس کی طلب کامل اوراس کی تفکی صالح ہو۔اور بیشنگی اس حد تک پنچے کہ اگر پانی نہ ملے تو ہلا کت کا خوف ہو۔اوراس کی طلب کامل ، چہتم قابل اوراس کا دل مائل ہو۔ طلب کامل ہے کہ جہاں سنے کہ پیر کامل ہے کوشش کر کے اس کے پاس پنچے اس کی قد مبوتی حاصل کر سے اور اس کے کلام سے بہرہ مند ہو چہتم قابل ہے کہ پیر کامل کو دیکھے اس کی صفت سے مطلع ہوکر دیدہ تحقیق سے اس کا معائد کر سے اس کے پاس صدق وادب کے ساتھ بیٹھے۔اس کی حکم عدولی نہ کر سے۔اور دل مائل ہے کہ پیر کے جمال پر فریفتہ رہے اور پر وانہ کی ماننداس بر جان چھڑ کے کہ یہی فریفتگی مرید کے لئے اس کی امیدوں کا دروازہ کھول دے گی۔

طالب کا ذب وہ ہے کہ اس کی تشکّی ایسی ہو کہ اگر پانی مل جائے تو پی لے ورنہ کوئی خوفِ ہلا کت نہیں اور پیر کے کلام اور افعال میں بعض پرتویقین رکھے اور بعض کا اٹکار کرے اور اس کے جمال پر فریفیتہ نہ ہو۔

آج کے اس مادی دور میں بھی صادقین کی کمی نہیں کیونکہ مہدی نے فرمایا کہ مہدی اور مہدویاں تا قیامت رہیں گے۔لیکن آج نے دیکھی ارشاد فرمایا کہتم جب تک مشغول الی الله رہو گے ذکر خدا میں مشغول رہو گے بندہ تہمارے ساتھ رہے گا۔اگر ہم مجدول کو صرف دنیا داری کا مرکز بنائیں ذکر وفکر سے بازر ہیں تو فیض مہدی کی تو قع بھی نہیں رکھنا چاہئے۔

صحبت صادقین کی تا ثیر کاایک واقعه پیش کرتا ہوں۔

حضرت بندگی میاں شاہ نعت ہے کہ است میں کچھ بے روزگارسپاہی ملے جو بر ہانپور جارہے تھے آپ نے ان سے دریافت فرمایا تو معلوم ہوا کہ نوکری کی تلاش میں جارہے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہتم ہمارے پاس نوکر ہوجاؤ۔ انہوں نے کہا کہ آپ تو فقیر ہیں ہم کونخواہ کہیں سے دیں گے۔ آپ نے فرمایا کہتم کواس سے کیا غرض تم لوگ ہر شب شخواہ لے لیا کرووہ لوگ راضی ہو گئے اور پوچھا کہ کیا خدمت ہے۔ آپ نے فرمایا کام صرف یہی ہے کہ ہمارے ساتھ رہو۔ چنا نچہ وہ ساتھ ہوگئے۔ جب نماز کا وقت آیا تو اہل دائرہ کے ساتھ نماز پڑھے پھر بیان قرآن ساعت فرمایا۔ شام میں شخواہ لے لی۔ دوسرے دن بھی ایسا ہی ہوا۔ لیکن تیسرے دن تمام سپاہی تقد ہی مہدی سے مشرف ہوگئے۔ ترک دنیا کر کے تلقین پائی اور طالبانِ خدا میں شامل ہوگئے۔ بالآخر حضرت کے ساتھ جام شہادت نوش فرمایا اور گئے شہیداں میں فرن ہیں۔

میصبت صادقین کی تا خیرکا ایک واقعہ ہے ایسے بے ثمار واقعات سے تاریخ بھری پڑی ہے۔اس مخضر مقالہ میں تفصیلی تذکرہ ناممکن ہے۔ ایک مومن جب ترک دنیا کر کے صادقین کی صحبت میں آجا تا ہے تواس کے ذمہ ایک بڑا فرض رہتا ہے وہ ذکر خدا ہے۔ذکر خدا تمام لسانی' نفسانی اور شہوانی امراض کا بہترین علاج ہے۔

ایک عاشق کی یہ کیفیت ہوتی ہے کہ ہروقت معثوق کا تصور قلب و ذہن پر چھایا ہوار ہتا ہے۔ اور ہمیشہ اور ہر حالت میں اس کا ذکر ور دِ بیان ہوتا ہے۔ مہدویت بھی مذہب عشق ہی ہے۔ مہدویت کی بنیاد قرآن پر ہے۔ اور قرآن کو مہدی نے عشق نامہ فر مایا ہے۔ قرآن کا ایک ایک لفظ پیام عشق ہے۔ کہیں تو معثوق کی تعریف و توصیف کی جار ہی ہے 'کہیں اس کی صفات و خصوصیات بتلائی جار ہی ہے تو کہیں گزشتہ عاشقوں کے احوال درج ہیں۔ کہیں شرا نط عشق پیش کئے گئے ہیں تو کہیں احکام درج ہیں۔ عاشق اگر سچا ہے تو اس کو ان احکام کی پابندی کرنی ہوگی اور ان شرا نط کی تعمیل کرنی ہوگی۔ ان سب مراحل سے گزر نے کے بعد ہی معشوق کا دیدار نصیب ہوگا۔ یہ وہ معشوق ہے جس کے دیدار کی تمنا حضرت موسی گئے کے کئی ۔ حضرت خاتم الانبیاء نے دیدار کیا تھا لیکن کسی نے بیراست عوام کو نہیں بتلایا تھا۔ یہ ذمہ داری توام آخر الزماں کے سپر دھی کہ دیدار کی دعوت عام دیں اور ساتھ ہی شرائط دیدار بھی بتلا دیں۔

یہ معثوق کوئی مجسم نہیں بلکہ رب العزت ہی ہے جس کے حسن و جمال کی جھلک کا نئات کے ذرہ ذرہ میں نمایاں ہے۔ لیکن درکھنے کے لئے اپنی آنکھوں سے پردہ تجاب ہٹانا پڑے گا۔ بصارت اور بصیرت دونوں کا استعال کرنا پڑے گا۔ قلب کونو را کیانی سے منور کرنا پڑے گا۔ نہن کوار شادر بانی سے روشناس کرانا پڑے گا جب کہیں دیدار کی طاقت پیدا ہوگی۔ بخلی رحمانی کا مشاہدہ کر سکیں گے۔ معثوق حقیقی خالق دو جہاں ما لک کا نئات نے اپنے عاشقوں سے فرمایاف اذکرو واللہ قیاماً و قعوداً و علی جنوب کم ایسی کے ایسی معثوق حقیقی خالق دو جہاں مالک کا نئات نے اپنے عاشقوں سے فرمایاف اذکرو واللہ قیاماً و قعوداً و علی جنوب کم ایسی کا سے بیٹے اور لیٹے ہرحالت میں اللہ کا ذکر کرو۔ ایک اور جگہ ارشاد ہوتا ہے۔ یہ آیٹھ الگذیئن امنو الذکورو اللّٰہ ذِکرًا اکوئیرًا

وَّ سَبِّحُوهُ أَكُرَةً وَّ اَصِيلاً \_ (سوره احزاب آيت ٣٢) يعني ايمان والوتم الله تبارك وتعالى كاذ كركثرت سے كيا كرواور صح وشام اس كى تشبيح كرتے رہو۔

نی کریم صلی الله علیه وسلم نے فریا کہ ہر چیز کے لئے صفائی ہے اور دلوں کی صفائی یا دخدا ہے۔امامنا مہدی آخرالزماں نے فرمایا کہ'' ہو جا کہ باشید بایاد خدا باشید ''لیعنی جہاں کہیں رہویا دخدا میں مشغول رہو' دل ذکرالله کا آلہ ہے۔ جب تک کہ ذکر خدا دل میں جگہ نہ بنالے ذاکر غفلت سے نجات نہیں پاسکتا۔اور غفلت مومن کی صفت نہیں ہوسکتی مختصریہ کہذکرالہی سے مومن کا قلب پاک وصاف ہوجا تا ہے۔ ہوشم کے دنیا وی خطرات رفع ہوجاتے ہیں۔ جب قلب سے دنیا کی محبت دور ہوجاتی ہے تو پھر مُپّ دنیا کا خطر ماتی نہیں رہتا۔

الله تعالی ارشاد فرما تا ہے۔ اَفَ مَنُ شَرَحَ اللّهُ صَدُرَهُ لِلْإِسُلاَمِ فَهُوَ عَلَی نُوْدٍ مِّنُ رَّبِهٖ فَوَیُلْ لِللَّفَاسِیَةِ قُلُوبُهُمُ مِّنُ وَلِهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

سفرے مہدن سے وحری جارت ہیں ہیں مرمان ہیں۔ کی واسی چیدری اور معرف میں است کی طابق لا اللہ اللہ کی صفت ایسی کرت گفتنی کو منافقوں کی صفت فرمایا ہے۔ اور باقی تین اقسام کو اولیاء کی صفت بتلایا ہے۔ امامناً کے مطابق لا اللہ اللہ کی صفت ایسی ہے کہ غیر اللہ کی ساری محبتوں کو جلادیتی ہے۔

آج اگر ہم دنیا کے جھگڑوں میں بھنے ہوئے ہیں 'دولت کے چکر میں ہیں' ذہن سازشوں کی آماجگاہ ہے۔ دنیاوی عزت وشہرت میں ایک دوسرے پربازی لے جانے کے لئے جدو جہد کررہے ہیں۔ دنیا داروں کے ظاہری طمطراق کود مکھ کرآہ بھررہے ہیں کہ کاش میری بھی ایسی ہی شان ہوتی توجان لیجئے کہ بیسب کچھ خدا کے ذکر سے خفلت کا نتیجہ ہے۔ غفلت مومن کی صفت نہیں۔ ذکر خدا کو چھوڑ کر باقی سب دنیا کی فکر ہے۔ اسی لئے آج ہم اپنے منصب سے دور' مسلک سے دوراور مقصد سے دورصحرائے دنیا میں بھٹک رہے ہیں۔ جب کہ مہدی نے تو ذکر خدا کا حکم صاف الفاظ میں سنادیا اور بیجی فرمایا۔ '' تصدیق بندہ عمل است بے عمل مردود' تصدیق کے ساتھ تھیل بھی ضروری ہے۔

ایک مومن جب ترک دنیا کر سے صادقین کی صحبت اختیار کرلیتا ہے تو سب سے پہلے اسے ذکر دوام کی تلقین کی جاتی ہے۔ ترک دنیا سے مراد صرف رسی ترک دنیا نہیں بلکہ ترک خود کی ترک لہوولعب ترک زینت ترک غرور ترک تکا تر ک تدبیر ترک عزت ولذت بھی ترک دنیا کے لواز مات ہیں۔ گویا ترک دنیا کے بعد مومن خود کو الله کے حوالہ کر دیتا ہے۔ اور ذکر وفکر میں مشغول ہوجا تا ہے۔ اورعز لت نشنی اختیار کرلیتا ہے۔عزلت کے لغوی معنی ہیں جدائی یا گوششین عزلت ازخلق کے بیمعنی ہیں کہ ترک دنیا کر کے صادقین کی صحبت میں آجائے تا کہ مخلوق مشغول الی الله ہونے میں رکاوٹ نہ بن سکے۔عزلت کا مطلب تنہا مجر دزندگی گزار نانہیں الله تعالی قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے۔ و تبتل الیه تبتیلا یعنی دنیا سے بے تعلق ہوکر خداکی طرف پوری طرح متوجہ ہوجا۔

مخلوق سے قطع تعلق کے بعد ہی سالک معرفت دل جمعی سے ذکر وفکر کرسکتا ہے۔ سکونِ قلب پاسکتا ہے۔ ذکر دوام مصقلة القلب ہے جس سے حُتِ دنیا کا زنگ دل سے چھوٹ جاتا ہے۔ فرکور کا تصور جگہ پاتا ہے۔ پھرایک ایساوقت بھی آتا ہے کہ ذاکر کی ذات فنا ہوجاتی ہے اور صرف فدکور باقی رہ جاتا ہے۔ بیفنا فی الله کی منزل ہے۔ محمد عربی گی حیات طیبہ پرنظر ڈالئے توعطائے نبوت سے پہلے عزلت ازخلق کا واقعہ ملے گا۔

خدا کے کام دیکھو کیا بعد ہے کیا پہلے نظر آتا ہے مجھ کو بدر سے غار حرا پہلے

حضور می کوغار حراکی تنهائی میں جولذت وآ رام ملتا تھاوہ معاشرہ کی تمام نعمتوں سے زیادہ محبوب تھا۔

عزلت کے بغیر ذکر کا دل میں جگہ پانا دنیا کی محبت کا دھلنا ناممکن ہے۔اور حب دنیا کی محبت مٹی نہیں تو ترک دنیا ہے سود ہوئی۔ مخلوق سے اور ان اسباب سے جو اشغال مع الله میں مانع ہوں دوری اختیار کرنا عزلت ظاہری ہے اور اپنے باطن کو ہروقت خدائے تعالیٰ کی طرف ماکل رکھنا عزلت باطنی ہے۔

ترک دنیا کے بعدعز لت نثینی اختیار کرنے والے کورزق پہنچانے کی ذمہ داری خدائے تعالی پرعائد ہوجاتی ہے۔اللہ تعالی رزاق ہے اپنے فر مانبر دار اور نا فر مانبر دار ہر دوقتم کے بندوں کورزق پہنچا تا ہے۔رزق مقسوم ہے جب رزق مقسوم ہے فرائض سے منہ پھیر کرصرف تدبیر کسب میں مشغول ہوجانا غفلت ہے۔

تارک الدنیا کے علاوہ کا سب کے لئے بھی تو کل کی شرط لگائی گئی ہے کہ زیادہ حرص نہ کرے جو پچھاللہ دے اس پر قناعت کرے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ فتو کل علی اللہ ان اللہ یحب المتو کلین یعنی اللہ تعالی پر بھروسہ کرو بے شک اللہ تعالی متوکلوں سے محبت کرتا ہے۔معلوم ہوا کہ ہرایک کے لئے تو کل ضروری ہے۔

اما منامہدی موعودؑ نے فرمایا کہ خدا سے سوائے خدا کے کوئی چیز طلب نہ کر واورا گرطلب کرنا ہے تو خدا ہی سے طلب کر واگر نمک جا ہتا ہے تو خدا سے جاہ اگر پانی جا ہتا ہے تو خدا سے جاہ اورا گر لکڑی جا ہتا ہے تو بھی خدا سے جاہ اور جو پچھ جا ہتا ہے خدا سے جاہ ۔ لوگوں سے سوال مت کر۔اگر سوال کرنا ہے تو خدائے تعالی سے کراتنی رخصت ہے لیکن عالیت یہ ہے کہ اگر ججھ کو آٹھ جنت بھی دیدیں تو راضی مت ہوان سے آگے ہڑھ جا۔ (انصاف نامہ صفحہ ۱۵) ایک روزکسی نے امامٹا سے سوال کیا کہ خدا اور بندہ کے درمیان کیا چیز پردہ ہے۔ اس وقت امامٹاروٹی تناول فرمار ہے تھے۔

روٹی اٹھا کر فرمایا کہ بیروٹی خدا اور بندوں کے درمیان پردہ ہے۔ نیز ایک اورموقع پر آپؓ نے فرمایا کہ خدا سے سوائے خدا کی ذات کے کچھنہ مانگو۔ توکل کا مطلب صرف رزق کے معاملہ میں الله پر بھروسہ کرنانہیں بلکہ ہرمعاملہ میں خدا پر بھروسہ کرنا ہے۔ حضرت سیدنا ابرا ہیٹم جیسے اولوالعزم پینمبر نے توکل کی بہترین مثال پیش فرمائی ہے۔ جب آپ کوآگ میں ڈھکیلا جار ہاتھا تو جرئیل نے بار بارا پی مدد کا پیش کس کیا۔ لیکن حضرت ابرا ہیٹم نے قبول نہیں کیا بلکہ الله پر بھروسہ کیا اور الله تعالی اپنے محبوب بندے کو بچانے کی خاطر نا رکوگلزار بنادیا۔ امامنامہدی نے بھی ایسے ہی توکل تام کو اختیار کرنے کا حکم دیا ہے۔

مہدویت مذہب عشق ہے اوران عاشقان پاک کا طرزعمل ملاحظہ فر مائیے کہ جج کو جارہے ہیں تو برتن خالی کر کے اوند ھے رکھ دیئے گئے ۔ دائر وں کا نظام زندگی تو کل کی بہترین مثال تھا۔

حضور نبی کریم کا توکل دیکھئے کہ غزوہ بدر میں صرف ۳۱۳ مسلمانوں کے ساتھ ہزاروں دشمنانِ اسلام کوشکست دی۔ حاکم وقت کے اصرار پرامامنّا نے بردارانِ دائرہ کو تھیار حوالہ کردینے کا حکم دیا کیونکہ الله والوں کا محافظ ونگہبان الله ہی ہوتا ہے۔ نیزہ وتلوار نہیں۔ امامنا کا توکل دیکھئے کہ میر ذوالنون نے آپ پرتلوار سونت لی تو آپ بالکل خاموش رہے اور آزمانے کی کھی اجازت دیدی۔ نبی کریم ایک درخت کے نیچ سور ہے تھے آ نکھ کلی تو دیکھا کہ ایک شخص تلوار لئے کھڑا ہے اور پوچھتا ہے بتا وَابِتمہیں کون بچائے گا۔ آپ نے فرمایا ''الله''

گلزارابراہیم؛ ذیح اسلمبیل صبرایوب وغیرہ تو کل کی عملی تفسیر ہیں۔مہدیؓ نے بھی ایسے ہی تو کل کی تعلیم دی ہے صرف تعلیم ہی نہیں تربیت بھی دی ہے۔اور فرمایا'' تصدیق بندہ عمل است''

اگرآج ہم اضافہ وحصول دولت کے وظائف پوچھتے ہیں تو خوب سمجھ لیجئے کہ ہم متوکل نہیں ہیں۔خدا پر ہمیں بھروسہ نہیں ہے ہے۔فرائض ولایت میں تولا اللہ الا الله کے ذکر کی اجازت ہے۔

حلال وحرام میں تمیز کئے بغیر کھانا پینا'رو پیہ پیسہ کی خاطر دنیا داروں کے در پر جبسائی کرنا'مرغن ولذیذ غذاؤں کی تعریف میں زمین و آسان کے قلا ہے ملا دینا ایک متوکل مہدوی کی شان نہیں۔اس کی نظر میں تو دنیا کی ساری نعتیں پچھا ہمیت نہیں رکھتیں۔دائرہ میں اگرفتوح زیادہ آجاتی تو فرماتے کہ یہاں دنیا کی بوآرہی ہے۔ہمیں اپنے اعمال کا جائزہ لینے کی سخت ضرورت ہے۔اغیار دنیا کے قدموں پرلوٹتے ہیں تو مہدوی دنیا کوقدموں تلے روندتے ہوئے آگے بڑھتا ہے۔

اگر فرائض کی بھیل میں رکاوٹ ہوتو ہجرت بھی کرتا ہے۔ دین کی پابندی کی خاطر تبلیغ واشاعت مذہب کی خاطر خلق کی رہنمائی کی خاطر وطن سے ہجرت کرنا بھی فرض ہے۔ یہ ہجرت خال ہری ہے اور بشریت کوفنا کر دینا اور حواس خاہری کو اپنے خیال سے

ہٹادینااورمشغول الی الله رکھنا ہجرت باطنی ہے۔

جب مومن امامنّا کے پیام پر لبیک کہہ کرترک دنیا کرتا ہے ٔ صادقین کی صحبت اختیار کر لیتا ہے ' تو کل اپنالیتا ہے' ذکر الہی میں مشغول ہو جاتا ہے' گوشنشنی اختیار کر لیتا ہے تو اس کے تصور میں معثوق حقیقی باقی رہ جاتا ہے اور صرف ایک تمنا ہوتی ہے کہ کسی طرح بھی اس کا دیدار ہو جائے۔

یہ جنت بید دوزخ تمام کا ئنات ہمارے ہی طرح کی مخلوق ہے۔ جب دنیا واشیائے دنیا میں اتناحسن ہے آئی کشش ہے تو خالقِ دنیا کاحسن و جمال کیسا ہوگا۔ بس اس کے دیدار کی تمنا میں عاشق بیٹھا اس کا ذکر کرتے رہتا ہے۔ ہر چیز میں اُسے خدا کا جلوہ دکھائی دیتا ہے۔ مثلاً ایک خوبصورت پھول کودیکھتا ہے تو اس کا ذہن فوراً اس کے خالق کی طرف دوڑتا ہے کہ وہ کیسا خوبصورت ہوگا۔

#### لكل شئكي لكه آية

تـــدل عـــلـــى انـــــه و احـــد

لعنی ہر چیزاس کی ایک نشانی ہے جواس کی وحدانیت کی دلیل ہے۔

یمی دیدارالہی مومن کی معراج ہے۔امام آخرالز ماں انسان کواس دیدار کی لذت سے روشناس کرانے کے لئے مبعوث کئے سے ۔ابا پناا پناظرف ہے کہ صرف تصدیق پراکتفا کریں یافتیل کے لئے بھی کمر بستہ ہوجا کیں ۔لیکن مہدیؓ نے تو بغیر فتیل کے تصدیق کوم دود قرار دیا ہے۔

حضرت بندگی ملک برخور داڑنے امامٹا کی جو تیاں حاصل کر کےٹو پی بنانا چا ہا تو امامٹا نے فر مایا کہتم اسنے دن ہماری صحبت میں رہے اور یہی سیکھا کہ مہدی گائے اور بکری کے چیڑے سے بخشوا تا ہے۔افسوس!

الله تعالی قرآن مجید میں ارشاد فرماتا ہے۔قبل اطبیعوا السله و السرسول فان تولوا فان الله لا یحب الکفرین' کہد و کہ الله ورسول کی اطاعت کے بغیر نجات نہیں۔حضور کہد و کہ الله ورسول کی اطاعت کے بغیر نجات نہیں۔حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا ''تم میرے پاس اپنے اعمال لاؤاپنے انساب مت لاؤ''اما منام ہدی موعود نے فرمایا کہ' قبول مدود است'' ممدی عمل است و گرنه قبول بر عمل مردود است''

الله تعالى سے دعا ہے كہ بميں اپنا اپنا جائزہ لينے كى توفيق عطافر مائے اور الله أرسول الله اور خليفة الله كى اطاعت كى توفيق عطافر مائے اور تقد يق كے ساتھيل كى ہمت وتوفيق دے۔و آخر الدعونا عن الحمد لله رب العالمين (مطبوعه ماہنامه 'نور حات' جون' سپٹم ہر واكٹوبر 242ء)

### مهدویت \_ مذہب عشق

حضرت رسول اکرم نے مہدی موعود کے بارے میں ارشاوفر مایا یہ قصفو ااٹری و لا یخطی بیٹا بت ہو چکا ہے کہ حضرت سید مجمد جو نپوری کی ذات اقدس ہی مہدی موعود ہے۔ آپ سے قبل کے اولیاء نے آپ کی نشا ندہی کردی تھی۔ ہمعصراولیاء وعلماء نے میں تصدیح اجو نیور میں بیدا آپ کی تصدیق کا اورآ ہے کی مہدیت کو تسلیم کرلیا۔ اور بعد کے علماء نے حقیق کر ڈالی کہ ۱۲ ارجادی المعور کے مہدی موجود ہیں۔ جن کا وعدہ خدانے کیا تھا۔ اور جن کی نشا ندہی رسول خدائے فرمائی تھی۔ ہونے والے سید مجمدان نسب عبداللہ ہی مہدی موجود ہیں۔ جن کا وعدہ خدانے کیا تھا۔ اور جن کی نشا ندہی رسول خدائے فرمائی تھی۔ آپ کی جو خصوصیات تھیں وہ بھی اظہر من اشتمس ہیں۔ تعلیم بلاوا سطہ کے ذریعہ قرآن علیم کا بیان فرماتے تھے صرف اور صرف خدائے تھم پر ہی کئی ملک سے جبرت فرماتے تھے۔ آپ کا جو ل دکام اللہی کی متابعت میں تھا۔ چنا نچہ آپ نے فرمایا '' ندہب ما کتاب اللہ واتباع مجمد سول اللہ اگر آپ کی حیات پاک اور تعلیمات کا مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوجائے گا کہ یو جو کی گرفی جق ہے۔ معدومیات ہیں جن کی بناء پر ہم مہدویت کو فدہب عشق سے تبیر کرتے ہیں۔ اس کا جواب ہمیں تاریخ معبد و بیا اور تعلیمات قرآن مجید اور شرع شریف کے عین مبدویت اور تعلیمات قرآن مجید کہ بارے ہیں حضرت مہدویت اور تعلیمات قرآن مجید کی بارے ہیں حضرت معدومی اور تبید ہیں اور ہو کھی والیت میں اور ہو کمی والیت میں اور ہو کمی والیت میں انہیں احکام والیت یا کہ واحت کی جو تعلیمات ہیں انہیں احکام والیت یا کہ وحکم کے دو تعلیمات ہیں انہیں احکام والیت یا کہ وحکم کو دارت کے مطالق تا ہے۔ آپ کی جو تعلیمات ہیں انہیں احکام والیت یا کہ وحکم کو دارت کے مطالق کیں احکام فراک آئے کے دو طرح کر دیا کہ احکام قرآنی کا اقتضاء عشق و محبت ہی ہے۔ آپ کی جو تعلیمات ہیں انہیں احکام والیت یا کہ وحکم کو دارت کیا مادی کے۔

چنانچیشق نامہ (قرآن) کی روشنی میں آپ نے ترک دنیا ، صحبت صادقاں و کر دوام طلب دیدار خدا ، ہجرت و کل اورعز لت از خلق کو فرض ٹھیرایا ۔ علاوہ ازیں حضرت مہدی اوراصحاب مہدی تا بعین وغیرہ کا جوطریق زندگی تھا وہ صحح اسلامی تھا۔ احکام ولایت پرغور کر کے دیکھئے تو معلوم ہوجائے گا کہ راہ عشق میں بیدا حکام سنگ میل کی حیثیت رکھتے ہیں ۔ ہزرگان مہدویہ کی زندگی کا مطالعہ کر لیجئے تو معلوم ہوجائے گا کہ احکام ولایت پرغمل کر کے کیسے انہوں ہے شق کی منزل طئے کی اور فنافی اللہ باقی مبدویہ کی زندگی کا مطالعہ کر لیجئے تو معلوم ہوجائے گا کہ احکام ولایت پرغمل کر کے کیسے انہوں ہے شق کی منزل طئے کی اور فنافی اللہ باقی باللہ ہوئے ۔ احکام ولایت میں سے ہرایک اپنے اندر عشق اللہ کی خصوصیت رکھتا ہے۔ ترک دنیا کولے لیجئے ۔ قرآن (عشق نامہ) میں کھا ہے ' اور جوکوئی دنیا اور زینت دنیا کے خواہ شمند ہیں ہم ان کے اعمال دنیا ہی میں پورے کر دیتے ہیں اور اس میں وہ گھائے میں میں کھائے میں

نہیں رہتے اوران کے لئے آخرت میں سوائے آگ (دوزخ) کے کوئی چیز نہیں' دنیا میں رہتے اور آرام وآسائش کی زندگی بسر کرتے ہوئے دولت واملاک کے مالک ہوتے ہوئے خدا کی طرف رجوع ہونا مشکل ہے۔ چنا نچہ حضرت مہدی نے آیات قرآنی میں' ترک دنیا'' کوفرض قرار دیا۔ تاریخ گواہ ہے کہ جس وقت میاں سیدسلام اللہؓ (برادر نبیق حضرت مہدیؓ) کا خطامامناً کے اس فرمان کے ساتھ کہ جہاں تم ہو وہاں میں ہوں اور جہاں میں ہوں وہاں تم ہو کہ نینچا تو حضرت بندگی میراں سید محمودؓ تڑپ اٹھے فوراً جائیداد فروخت کرکے ملازموں کی تنخوا ہیں اداکر دیں' اپنی چہتی ہوی بی بی کد بالوگوا ختیار دے دیا کہ چاہیں تو ساتھ چلیں ور ندا پنے والدین کے گھر چلے جائیں۔ اپنی تلوار کی اور سوے مہدیؓ چل بڑے لیکھت ہوی کو اختیار دینا' گھر بار ملازمت اور اپنے وطن کو خیر باد کہدینا کوئی آسان کا منہیں۔ لیکن ان بندوں کے نزد یک جو عاشق الہی ہیں بید نیا کوئی حیثیت نہیں رکھتی کیونکہ متاع دنیا قلیل ہے' فانی ہے اور اگر فانی ہے تو صرف خدا کی ذات۔

میاں بھائی مہاجڑی شادی ہورہی ہے دولہا اور دلہن تخت پر جلوہ افروز ہیں' زن ومرد گھیرے ہوئے ہیں کسی نے کہدیا کہ حضرت سید محمد مہدی موعود یہاں آئے ہیں کچرکیا تھا دولہا اٹھ کھڑ اہوا اور دلہن کواس کا اختیار دے کرامامناً کی خدمت میں حاضر ہو گیا اور بعد میں دلہن کھی آگئی۔ کیا کسی دل میں بیقوت ہے کہ دولہن کو چھوڑ کر خدا کی طلب میں دوڑ ہے؟ لیکن بھائی مہاجڑ نے بتلا دیا کہ عاشقانِ بعد میں دلہن کھی آگئی۔ کیا کہ میں ہوتی۔ الہی کواپنے خدا کے علاوہ کوئی چیز عزیز نہیں ہوتی۔

جس وقت اما منامہدی گھٹھ میں تھے گجرات سے چندخطوط وصول ہوئے جوشاہ نعت ٹی محمد کبیر ؓ ورعبدالمجیدؓ کے بیویوں کے تھان میں انہوں نے مطالبہ کیا تھا کہ آ کرہمیں بھی لے جاؤہم بھی امام کے زیر سابیر ہناچا ہتے ہیں۔ہم بھی طالب ہیں یعنی معلوم ہوا کہ مہدویت عشق الٰہی سے سرشار ہے۔ ہرمہدوی خدا کا طالب ہے دنیا کی تواریخ الیی مثالیں پیش کرنے سے قاصر ہیں۔

ایک عاشق کی جوزبردست خواہش ہوتی ہے وہ یہی ہے کہ ہمیشہ معثوق کا دیدار ہوتار ہے خدا تک رسائی اس وقت تک ممکن نہیں جب تک کہ پیشہ معثوق کا دیدار ہوتار ہے خدا تک رسائی اس وقت تک ممکن نہیں جب تک کہ روشنی میں حضرت امامناً نے طلب دیدار خدا کوفرض قر ار دیا۔ جب تک دنیا کی محبت دلیا کی محبت دیا ہمیں ہوتی ایک نیام میں دو تلوار نہیں رہ سکتیں ۔ بقول مہدی عشق خدا کی ذات ہے۔ چنانچے خدا کی ذات تک پہنچنے کے لئے دنیا سے ہاتھ دھونا پڑتا ہے نشس سے جہاد کرنا پڑتا ہے۔

على عنر حُراساں نے رویت الله کا ثبوت مانگا تو آپ نے آیت فَ مَنُ کَانَ یَـرُجُو القَآءَ رَبِّهٖ فَلَیعُمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشُوكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهٖ فَلَيعُمَلُ عَمَلاً صَالِحً وَلاَ يُشُوكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهٖ أَحَدًا (سوره الكهف آیت ۱۱۰) ترجمہ: جس کواپنے رب کی دیدار کی تمنا ہواس کو چاہئے کی مل صالح کرے اور اپنے رب کی عبادت میں کسی کوشریک نہ بنائے۔ تلاوت فرمائی ۔خواہ چشم سرسے دیکھئے یا خواب میں دیدار ہو بہر حال طلب دیدار خدا کوض قرار دیا۔

حضرت میران علیہ السلام نے سوال فر مایا کہ طالب پر کونی چیز فرض ہے کہ اس کی وجہ سے خدا کو پہنچ سکے خود آپ ہی نے جواب دیا کہ وہ عشق کیوں کر حاصل ہوسکتا ہے؟ فر مایا کہ دل کی توجہ ہمیشہ خدا تعالیٰ کی طرف قائم رکھنے سے حاصل ہوتا ہے۔ جب جاہل عربوں کی مخالفتیں حد سے گزرگئیں تو خدا کے حکم سے رسول مقبول صلعم نے یژب (مدینہ) کی جا جب ہجرت فر مائی ۔ احکام شرعی کو جاری وساری رکھنے کی غرض سے ترک وطن کو ہجرت کہتے ہیں قر آن (عشق نامه) کا صاف وصر تے بیان موجود ہے کہ (ضعف دین کے باوجود وطن سے نہ نکلنے پر فرشتے کہیں گے)'' کیا اللہ کی زمین تمہارے لئے وسیع نہ تھی تم پر واجب تھا کہم ان شہروں سے نکل جاتے' سوان لوگوں کا ٹھکا نہ دوز نے ہے اور وہ بہت برگی جگہ ہے۔ (النساء آیت ۱۲) امام مہدی نے ہجرت کی سخت تا کید شہروں سے نکل جاتے' سوان لوگوں کا ٹھکا نہ دوز نے ہے اور وہ بہت برگی جگہ ہے۔ (النساء آیت ۱۲) امام مہدی نے ہجرت کی سخت تا کید فر مائی ہے۔ طالبان خداکی پرخصوصیت ہوتی ہے کہ وہ اعلائے کلمۃ الحق کی خاطر وطن چھوڑ دینے سے در ایخ نہیں کرتے۔

آیات قرآنی کی روشنی میں حضرت امامناً نے ذکر کوفرض دوام قرار دیا۔ایک سے عاشق کی زبان پر ہمیشہ اپنے معشوق کا ہی ذکرر ہتا ہے۔ایک طالب حق جود نیا سے ہاتھ دھو چکا ہے جس کا دل وطن کی محبت سے خالی ہے اور دیدار الہی جس کا مقصد ہے اُسے ذکر دوام کے سواء اور کیا کام ہوسکتا ہے۔ ہمیشہ خدا کا نام زبان پر ہے۔اور تمنا یہی ہے کہ خدا کا دیدار ہوجائے۔کلمہ کا الدالا الله کے جو فضائل ہیں وہ سب برعیاں ہیں۔امامناً نے اس کلمہ کے ذکر کوالیا جاری وساری کر دیا کہ بیروح کا جزبن گیا۔

حضرت مہدیؓ نے فرمایا مومن وہ شخص ہے جو ہرحالت میں صبح وشام الله تعالیٰ کی طرف متوجہ رہے۔ نیز فرمایا کہ جس نے تین پہرالله کا ذکر کیا مومن ناقص ہے اور جس نے آٹھ پہر کا ذکر کیا مومن ناقص ہے اور جس نے آٹھ پہر کا ذکر کیا مومن کامل ہے۔ (حاشیہ شریف)

ایک مہدوی جوآ ٹھوں پہر ذکراللہ میں مشغول ہےاس کے عشق کے کیا کہنے مہدویت کی خصوصیت یہی ہے کہا پنے مقلد کو دنیاو مافیہا سے بے نیاز کردیتی ہے۔

توکل کو لیجئے۔مہدی کے پیروؤں کو دنیا اور ارباب دنیا سے غرض ہی نہیں ہے جو بھی ضرورت ہے خدا بہم پہنچا دیتا ہے۔

یہاں تک کہ جب کسی ملک سے ہجرت کرتے ہیں تو دائر ہ کے مکانات معداشیاء خور دونوش یونہی چھوڑ دیتے ہیں کہ بیسب خدا کا ہے۔

مہدی اور اصحاب مہدی کا قافلہ کعبہ جار ہا ہے۔مشکیزہ میں رکھا ہوا پانی بھی پھینک دیا جا تا ہے۔ برتن اوند ھے مارد سے جاتے ہیں۔

اور جہاز روانہ ہوجا تا ہے۔ راستہ میں سخت اضطرار کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے ایک کشتی کے ذریعہ پچھ سامان پہنچ جا تا ہے اور مہدی فرماتے ہیں کہ بیطال طیب ہے جو بے شان و کمان خدا کی طرف سے آیا ہے۔

اندازہ لگالیجئے کہ وہ کیساتو کل ہوگا جواتنے طویل سفر پر بھی بغیر کسی زادراہ کے جارہے ہیں اور خدارز ق پہنچار ہاہے۔ بیشق ہی کا نتیجہ ہے کہ مجبوب پر مکمل بھروسہ کئے ہوئے اس کے گھر کی طرف جارہے ہیں۔اوران کا خیال رکھنے پر معثوق مجبورہے۔ احکام ولایت کی تعمیل کے لئے عزلت ازخلق اور صحبت صادقا ل ضروری امر ہیں۔ دنیاوی دغدغوں سے نجات حاصل کرنے کے لئے عزلت ازخلق ضروری ہے۔ ایک سچاعاشق ہمیشہ تنہائی پسند کرتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ وہ اس کے محبوب کے درمیان کوئی چیز حائل نہ ہو۔ مہدویت کی بھی بہی تعلیم ہے کہ دیدار خدا کی طلب میں خلق سے کنارہ کشی اختیار کرلیں۔ اگر خدا کی عبادت میں ہمارے اہل وعیال گھر باروطن کی محبت وغیرہ حائل ہوتو انہیں ترک کردینا چاہئے۔ یہی خدا کا حکم ہے۔

راہ عشق طئے کرنے کے لئے ایک رہبر کی ضرورت محسوں کی جاتی ہے۔ خدا تعالیٰ نے اپنو مان یٓ اَیُّھَا الَّذِیُنَ اَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَ کُونُو ُ مَعَ الصَّدِقِیُنَ (سورہ التوبہ آیت ۱۱۹) (اے ایمان والوالله سے ڈرواورصادقین کے ساتھ رہو) کے ذریعہ محبت صادقان کولازم قرار دیا۔ یعنی بیمنزلیں طئے کرنے کے لئے ایک مرشد کامل کی ضرورت ہوتی ہے۔

الغرض سویت 'مساوات 'زکو ہ وغیرہ ہرامرولایت میں عشق الہی کی بوآتی ہے۔خلیفہ پنجم حضرت بندگی میاں شاہ دلاور " نے فر مایا کہ اس جہاں میں مومنوں کے لئے چارآ گ ہیں۔ایک عشق کی آگ ہے 'دوسری فاقد کی آگ ہے' تیسری تلواز چوشی آخرت میں دوزخ کی آگ ہے۔مومن کو چاہئے کہ ان تین آگ میں سے کسی ایک آگ میں جلے ورند آخرت کی آگ میں ضرور جلے گا۔ تاریخ کا مطالعہ سیجئے تو معلوم ہوجائے گا کہ کس طرح ہمارے ہزرگ جذبہ عشق الہی میں مست ومحور ہتے تھے۔

حضرت مہدیؓ ایک جگہ گنبد میں ٹھیرے ہوئے تھے۔ستر ہ صحابہ بھی ایک جگہ گنبد میں تھے۔ایک کانام ایک نہیں جانتا تھااس طرح خدا کی یاد میں مشغول تھے کہ دوسرا کچھ خیال نہ تھا۔ گر خدا تعالیٰ کی یادتھی۔(حاشیہ شریف)

حضرت مہدی بارہ سال تک جذبہ عشق میں مستغرق رہے لیکن احکام شریعت کی پابندی برابر کئے ۔ شاہ دلاور ؓ کے عشق کا میہ عالم تھا کہ سولہ سال تک جذبہ عشق میں مستغرق رہے سولہ سال بعد جب امامناً حج بیت الله سے فارغ ہوکرا حمر آباد تشریف لائے تو شامؓ نے دانا پور میں آپ کے جسم اطہر کی خوشبو سوکھی اور فوراً جلے آئے۔

حاجی مالیؓ کے واقعہ کو لیجئے۔ خدا کی تلاش میں گھوم رہے ہیں۔ کسی نے کہدیا کہ خدا کعبہ میں ہے تو عازم کعبہ ہوئے راہ میں خصر نے مہدیؓ کی نشاند ہی کی تو دو پھول کے ہار لئے دوڑے چلے آئے۔ ادھر آپ بھکم خدا حاجی مالیؓ کے استقبال کے لئے بڑھے جیسے ہی نظریں چار ہوئیں دیدارخدا ہوگیا۔ اور آپ (حاجی مالی) ہے ہوش ہوگئے کچھ عرصہ بعداسی عالم استغراق میں انتقال ہوگیا۔ جیسے ہی نظریں چار ہو کیا کہ ہا ہر نکالا نہ جاسکا۔ معر کہ بدر ولایت میں شاہ خوند میر گی چشم مبارک میں تیرابیالگا کہ آئھ کا ڈھیلانکل گیا۔ تیرابیا گڑھ گیا کہ ہا ہر نکالا نہ جاسکا۔ آخر کارتیر کے پچھلے جھے کو کا طرکی پٹی باندھ دی گئی۔ اور اسی حالت میں آپ ٹنمازیں ادافر ماتے رہے اور فقراء کی کمان فرماتے رہے۔ تاریخ عشق وجویت کی ایسی مثالیں پیش کرنے سے قاصر ہے۔

شاہ نظام ؓ ذات الٰہی میں اتنے مُوسِے کہ درخت سے لئکا ئی ہوئی جھولی کا انہیں خیال نہ رہا جس میں ان کی بچی تھی ۔طویل

فاصلہ طئے کرنے کے بعد یاد آیا تو بہ اجازت مہدی واپس آئے تو دیکھا کہ ایک شیر اس جھولی کی حفاظت کرر ہاہے جو آپ کے پہنچتے ہی ہٹ گیا۔

ان عاشقان الہی کی بیخصوصیت تھی کہ جذبہ کی حالت میں بھی شریعت سے انحراف نہیں کرتے تھے۔الغرض مہدیؓ اور مہدویت کےان پرستاروں کےعشق ومحویت کے داستانوں سے تاریخ مہدویہ جری پڑی ہیں۔

خداا پے محبوب بندوں کوآ زما تا ہے دولت واملاک اہل وعیال وغیرہ چھین کر بندہ کے صبر وشکر کا امتحان لیتا ہے۔ جب کہیں اپنا قرب بخشا ہے لیکن مہدویت کے پرستار پہلے ہی ان دنیاوی آسائٹوں کوٹھکرا کر خدا کی طلب میں نکل پڑتے ہیں۔ چنا نچہا کثر اوقات فقراء پر سخت فاقوں کی نوبت آئی اور کئی فقراء اس حالت میں جاں بحق ہوئے لیکن غیر اللہ سے سوال کرنا مناسب نہ مجھا کیونکہ مہدویت میں سوال کرنا جا بڑنہیں۔

خواجہ سن بھریؓ ' ذوالنون مھریؓ ' ابراہیم ادھمؓ ' بی بی رابعہ بھریؓ کی عیادت کے لئے آئے رابعہؓ نے پوچھا کہ محبت کی علامت کیا ہے۔ حسن بھریؓ نے کہاوہ شخص اللہ سے محبت رکھنے کے دعوے میں سچانہیں۔ جس نے اللہ کی مار (فاقہ ) پر صبر نہیں کیا۔ رابعہؓ نے کہا یہ بی کار بات ہے دوئی کا پہتہ دیتی ہے۔ ذوالنونؓ نے کہا وہ شخص اللہ سے محبت رکھنے کے دعوے میں سچانہیں جس نے اللہ کی مار (فاقہ ) پر شکر نہیں کیا' رابعہؓ نے کہا یہ دوئی کی کرتا ہے۔ ابراہیم ادبہؓ نے کہاوہ شخص اللہ سے محبت رکھنے کے دعوے میں سچانہیں مار فاقہ ) پر شکر نہیں کیا' رابعہؓ نے کہا یہ دوئی کی کرتا ہے۔ ابراہیم ادبہؓ نے کہا وہ شخص اللہ سے محبت رکھنے کے دعوے میں سپے نہیں ۔ اس کے بعد تمام بزرگوں نے کہاا ہے بہن تو بھی کچھ فرما۔ رابعہؓ نے کہا وہ شخص اللہ سے محبت رکھنے کے دعوے میں سپے نہیں جس کواللہ کی مار (فاقہ ) میں شعور رہا۔ (حاشیہ شریف)

فقراءمہدویہ نے اللہ کی ججت کا بیامتحان بھی کا میاب کرلیا۔مہدویوں کی نیستی وعشق کا بیرحال ہے کہ ہمیشہ اس کا خیال ہے کچھ دیتے بھی ہیں تواسی کے نام سے اور کچھ لیتے بھی ہیں تواسی کے نام سے ۔حضرت مہدی اور مہدویت کے پیروؤں کا جوحال رسول خدانے دیکھاوہ بھی ملاحظ فرمالیجئے۔

 ان کے مخالف کی مخالفت بران کی مدد کراوران کا درجہ بلند کر۔(حاشیہ شریف صفحہا۵)

عاشقان الہی کے سواکسی کو بید مقام نہیں مل سکتا۔ تعلیمات امامناً اور بزرگان مہدوبیہ کی سیرت کے مطالعہ کے بعد مولا نا ابوا لکلام آزادگروہ مہدوبیہ کے بارے میں رقم طراز ہیں۔

''ان لوگوں کے طور طریق کچھ عجیب عاشقانہ ووالہانہ تھے۔اورایسے تھے کہ صحابۂ کرام کے خصائص ایمانی کی یا د تازہ کرتے تھے۔عشق الہی کی ایک جاں سپار جماعت تھی جس نے اپنے خون کے رشتوں اور زمین کی فانی الفتوں کو ایمان و محبت کے رشتوں پر قربان کر دیا تھا۔اور سب کچھ چھوڑ چھاڑ کرراہ حق میں ایک دوسرے کے دفیق اور عمگسارین گئے تھے۔''

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے دیدار کیا۔ آخرت کی خواہش کی حضرت محمد ؓ نے دیدار کیا۔ کیکن کسی نے بیٹییں بتلایا کہ دیدار اللی کے لئے کن کن منزلوں سے اللی کس طرح ہوسکتا ہے۔ لیکن حضرت مہدیؓ نے نہ صرف دیدار کیا بلکہ صاف بتلا دیا کہ دیدار اللی کے لئے کن کن منزلوں سے گزرنا پڑتا ہے۔ کیااصول وقواعد ہیں ان کا مجموعی نام مہدویت ہے۔

الغرض بیاٹل حقیقت ہے کہ مہدویت مذہب عشق ہے اس کے احکام راہ عشق میں سنگ میل کی حیثیت رکھتے ہیں۔عشق میں ڈوبے ہوئے اسی مذہب کے ذریعیانسان خدا کا دیدار حاصل کر سکتا ہے۔

(مطبوعه ما ہنامہ''نورحیات' میلا دمہدیؓ نمبرجولا کی اے 19ءم اوسادے ماہنامہ''مہدوی' چن پیٹن مارچ واپریل ۲ے 19ء)



#### مهرويت

حضرت مجر مصطفیٰ عظیمی کے ارشاد مبارک کے مطابق مبعوث ہونے والے مہدی موعود حضرت سید محمد جو نپوری کے دعویٰ مہدیت پر لبیک کہنے والے مہدوی کہلائے۔مہدویت جن فرائض کا نام ہے وہ سب پرعیاں ہے اور یہ بھی طئے شدہ امر ہے کہ مہدویت کوئی نیادین یا مذہب نہیں ہے البتہ نیا پیام ضرور ہے۔لیکن یہ پیام سی عقل کی پیدا وارنہیں بلکہ قرآن وسنت کی تاویل ہے اور اس کے پیام سرنے پہلے ہی اعلان کردیا ہے کہ' نذہب ماکتاب اللہ وا تباع رسول اللہ۔

اب سوال به پیدا ہوتا ہے کہ وہ''نیا پیام'' کیا ہے؟ وہ بہ کہ'' طلب دیدارالی'' ہے بعنی معرفت' حق شناسی یا عرفان کے جو ذرائع اور دہبر مہدویت نے متعین کئے ہیں وہ احکام اللی کے تابع ہیں۔ طلب دیداراللی ازخودکوئی نیا پیام نہیں ہے بلکہ رسول اکرم صلعم نے ایپ بعض اصحاب اورخاص کراصحاب صقہ کواس کی تعلیم دی تھی۔ اگر اصحاب صقہ کی زندگی اور مہدویت کا موازنہ کیا جائے تو کوئی فرق نظر نہیں آئے گا۔ حضور نے اشارہ کر دیا تھا کہ میرے بعد میری ہی آل سے ایک مہدی موعود علیہ السلام پیدا ہوگا۔ اور آپ کی خصوصیت یہ بیان فرمائی تھی کہ وہ معصوم عن الحظا ہوگا اور میر نے قش قدم پر چلے گا۔

حضرت مہدی علیہ السلام نے ہرمسلمان پرچشم سر'چشم دل یا خواب میں دیدار خدا کوفرض ٹھیرایا اورا گرنہ ہو سکے تو کم از کم صادق طلب دیدار ضروری ہے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے دیدار کی تمنا کی' حضرت محم مصطفیٰ صلعم نے دیدار کیا۔ امام آخر الز مال خلیفۃ الله المہدی نے بتلادیا کہ دیدار کے لئے کن کن مراحل سے گزرنا پڑتا ہے اور کیااصول وقواعد ہیں اور جن کا نام مہدویت ہے۔

رسول اکرم صلعم صرف عربوں کے لئے مبعوث نہیں ہوئے تھے بلکہ آپ رحمۃ للعالمین تھے اور ہرجن وانس پر آپ کی ا تباع ضروری تھی لیکن جن کے مقدر میں اسلام قبول کرنا لکھا تھا صرف انہی نے قبول کیا۔ اسی طرح مہدی علیہ السلام کسی خاص طبقہ یا ملک کے لئے نہیں بھیجے گئے تھے بلکہ عالمین کے لئے رحمت بنا کر بھیجے گئے ۔ لیکن جوسلوک رسولِ خدا سے ہوا تھا وہی مہدی موعود سے روار کھا گیا۔ بعض معاصر علماء نے آپ کی مخالفت کی اور دیدار خدا کو ناممکن قرار دیا۔ لیکن تاریخ شاہد ہے کہ اولیاء الله لذت و بیدار سے محظوظ ہوتے رہے اور ہور ہے ہیں۔ ایک مرتبہ حضرت خواجہ بندہ نواز آنے بیشعر پڑھا۔

#### ملک دو عالم نخواهد آنکه خواهدیا ررا در نظر جنت نیاید عاشق دیدار را

اوراقِ تاریخ کی اُلٹ بلیٹ میکھی بتلاتی ہے کہ علماءاوراولیاء میں ہمیشہ گراؤر ہااور بیددنیا دارعلماءاولیاء پر کفر کے فتو ہے صادر

کرتے رہے۔اگرمہدی علیہالسلام کےساتھ بھی انہوں نے یہی کچھ کیا تو کوئی تعجب کی بات نہیں۔اس سے آپ کے پیام حق شناسی کی ہمہ گیریت برکوئی اثر نہیں بڑتا۔ آپ کا پیام تو ہرشخص کے لئے قابل قبول ہے جودیدار حق کی طلب صادق رکھتا ہو جومتلاثی حق ہواور جوعاشق صادق ہو۔ ہرو ہ خض جوصد قِ دل سے مہدویت کو قبول کر لےحق شناس بن سکتا ہے۔ دیدار سے مشرف ہوسکتا ہے۔اگر پیام محدود ہوتا تو آئے مکہ میں کیوں دعویٰ فرماتے۔اگر مزید تشریح جاہئے تو تاریخ مہدویت کا مطالعہ کر کیجئے معلوم ہوجائے گا کہ مض حق کی جبتو میں بندگی میراں سیدمحمور " گھر باراور دیگر کاروباریک لخت ترک کر کے عازم فراہ ہوئے 'حق کے متلاثی بندگی میاں سیدخوند میر " کے دل بھل کوتسکین ہوئی تو صرف حضرت مہدی کے حضور میں'باپ کی وزارت چھوڑ کر قاتل وغارت گربن جانے والے شاہ نعت ؓ کی کا یا بلیٹ ہوئی تو صرف بارگاہ مہدی میں پہنچنے کے بعد حصول حق کی خاطرریاست جائیس کی حکمرانی کوٹھکرادینے والے شاہ نظام گی مقصد کی شکیل ہوئی تو صرف مہدیؓ کی زیارت کے بعد میاں بھائی مہاجر ٹا کومہدی علیہ السلام کی تشریف آوری کی خبرایسے وقت ملی جبکہ آپ نوشہ بنے بیٹھے تھے۔لیکن اس طالب حق کوئی نویلی دلہن کی فکررہی اور نہ قرابت داروں کی بےاختیار چلے آئے اور نصدیق سے مشرف ہوئے۔شاہ دلاور ﷺ کوسکون ملاتو صرف دیدار حق کے بعد۔ گوشہ ُذہن میں ایک سوال اُبھرسکتا ہے کہ تمام انسانوں نے مہدویت کو کیوں قبول نہ کیا؟ آپ اینے ذہن سے بیسوال کیجئے که''اسلام'' کو بلاامتیاز رنگ ونسل یا ملک وملت تمام انسانوں کےسامنے پیش کیا گیا تھاسب ہی نے کیوں قبول نہ کیا؟ تو اس کا جواب مل جائے گا۔ اگر کوئی اس مذہب کوہٹی برحق جاننے کے بعد بھی اعلانِ قبولیت کی جراءت نه کرے تو نه سهی اس سے اس کی ہمہ گیریت بر کوئی اثر نہیں بڑتا۔اگر مفا دیرست علماء نے مہدی کو چھٹلایا تو کیا۔مہدویت تو تمام عالم کے لئے بیام حق شناس ہے کسی کے لئے محدوز نہیں۔دریائے مہدویت سے جو جتنا جا ہے سیراب ہوسکتا ہے۔ اپنی بیاس بجھاسکتا ہے۔لیکن اگر کوئی اسے زہریلا یامفر سمجھ کر گریز کرے اور تشکی کورفع نہ کرے تو کوئی کیا کرسکتا ہے۔ بیتواپنے اپنے ظرف پر منحصر ہے۔ خودبارى تعالى فرما تا ہے۔اَفَ مَنُ شَرَحَ اللّهُ صَدُرَهُ لِلُلِاسُلام ....فِي ضَللٍ مُّبِينٍ (سوره الزمرآيت٢٦) ترجمه: كياوه خودبارى تعالى فرما تا ہے۔اَفَ مَنُ شَرَحَ اللّهُ صَدُرَهُ لِللِاسُلامِ جس کا سینہ اسلام کے لئے اللہ نے کھول دیا تو وہ اپنے پروردگار کی طرف سے نورِمعرفت پر ہے کہیں سخت دل اس کے برابر ہو سکتے ہیں۔ پس عذاب کی شدت ان کے لئے ہے جن کے دل شخت ہیں الله کے ذکر سے وہ گروہ غافل اور سنگدل کھلی گمراہی میں ہے''ایک اورجگدالله تعالی فرماتا ہے۔فمن يود الله ان يهديه بشوح صدره للاسلام (٢٨٦)جس كوالله عامتا ہے كم مدايت كرت تو کھول دیتا ہے اس کا سینہ اسلام کے لئے ۔مہدویت کی مقبولیت بھی ہمہ گیر ہے اور اس کے اثر ات بھی ہمہ گیر ہیں ۔اگر ہمہ گیر مقبولیت کا اندازہ کرنا ہوتو تاریخ کی ورق گردانی سیجئے ۔طلوع آفتاب ولایت سے قبل بھی طریقت وحقیقت اولیاءالله کا مذہب رہا ہے۔لیکن عام مسلمان نا آشنا تھے۔مہدویت کی یہی خصوصیت ہے کہ مہدی نے تمام رموز قرآنی کھول کر رکھدیئے۔روزانہ بیانِ قرآن کے ذر بعه آئے نے کلام الٰہی کے بیچے معنی وتفسیر عوام کو ہتلا دیا۔مہدویت کوفق شناسی کا ہمہ گیرپیام ثابت کرنا ہوتو بطور دلیل معجز ہیان قرآن

کانی ہے۔ کیونکہ مہدیؓ نے تعلیم بلاواسطہ کے ذریعہ بیانِ قرآن فرما کری وباطل میں امتیاز کرنا سکھایا۔ حق وباطل کو پر کھنے کی اعلیٰ ترین کسوٹی قرآن ہی ہے۔ اس کی تاویل کے ذریعہ آپ نے نہ صرف انسان کی نجی معاملات میں سیجے رہنمائی فرمائی۔ بلکہ فقہی معاملات (جو کہ انقلاب زمانہ کے سبب رسوم وبدعات سے خلط ملط ہوگئے تھے ) کوان کے سیجے رنگ میں پیش کیا۔ بہ معنی دیگرا پے پیام حق شناسی کے ذریعہ آپ نے ذبین انسانی میں انقلاب ہر پاکر دیا۔ قلوب کو گرمادیا اور جن احکام قرآنی پڑمل کرنا ناممکن سمجھ لیا گیا تھا آئہیں اپنے قول وفعل کے ذریعہ مکن العمل قرار دیا۔ آپ کے اس پیام کونہ صرف فقراء بلکہ سلاطین وقت نے بھی قبول کیا۔ قاتموں نے بھی قبول کیا اور فوجی اور ون نے بھی۔ الغرض ہر طبقہ کے لوگوں نے لبیک کہا۔ تمام متلاشیانِ حق کو مہدویت ہی میں حق نظر آبا۔ تمام متلاشیانِ حق کو مہدویت ہی میں حق نظر آبا۔ تاریخ بتلاتی ہے کہ جب حاجی مالی تلاشِ حق میں نظر تو کسی نے کہدیا کہ خدا کعبہ میں ہے تو آپ نے کعبہ کا ارادہ کیا۔ راہ میں خواجہ خصر نے مہدی کی نشا ندہی کی تو وہ پھول کا ہار لئے اور دوڑے چلے آبے۔ اور هرآئ بہے تھم خدااست قبال کے کا ارادہ کیا۔ راہ میں خواجہ خصر نے مہدی کی دیوار ہوگیا اور بے ہوش ہو گئے۔ مہدی نے ایک ہارخود پہنا اور دوسرا ان کو پہنایا۔ اس عالم استفراق میں وہ واصل بحق ہوئے۔

حق شنای کے ہمہ گیر پیام مہدویت کے اثرات بھی پچھ کم نہیں ہیں۔ کوئی بھی چیزا پنا اثرات وبتائ کے مطابق ہی مقبولیت عامہ کی مختصرترین تاریخ آپ نے ملاحظہ فرمائی۔ مہدویت اپنے فرائض والایت کے لحاظ سے بھی ۔ جس کسی نے بھی قبول کیا اس کارنگ ہی بدل گیا۔ صرف چند معاملات میں نہیں بلکہ ہر پہلوسے بدل گیا۔ غیراللہ کا خوف ان کے دل سے جاتا رہا ہے۔ ان میں جراءت حق گوئی و ب باکی پیدا معاملات میں نہیں بلکہ ہر پہلوسے بدل گیا۔ غیراللہ کا خوف ان کے دل سے جاتا رہا ہے۔ ان میں جراءت حق گوئی و ب باکی پیدا معاملات میں نہیں بلکہ ہر پہلوسے بدل گیا۔ غیراللہ کا خوف ان کے دل سے جاتا رہا ہے۔ ان میں جراءت حق گوئی و ب باکی پیدا معاملات میں نہیں کوئی چیز کسی گئے تھی الاعلان روکنا شروع ہوگیا۔ حوال از غیراللہ اور طاعت غیراللہ کی ذہنیت کو نکال پچینک دیا گیا۔ دائر ہمہدویہ میں کوئی چیز کسی گخصیٰ نہیں بلکہ مشتر کہ ملکیت بھی گئی اور ہر مہدوی کا مقصد حیات' دیدارالی' قرار پایا۔ مبدویت کی اسی موثر اصلاح کا نتیجہ تھی کہ حضرت بندگی میاں شخص معلی گئی اور ہر مہدوی کا مقصد حیات' دیدارالین ' قرار پایا۔ مبدویت کی اسی موثر اصلاح کا نتیجہ تھی کہ حضرت بندگی میاں شخص معہدی گئی اور ہر مہدوی کا مقصد حیات' دیدار میں نام نہاد چوٹی کے معاصر علاء کو مناظرہ کرتے نیا دیکھا ہوئی کی معاصر مبدوی کی امامت کا اعلان کرتے ہوئے اپناسر کٹایا مگر امامت مہدی کی اورہ نہ کیا کہ مبدوی گئی کے تیاسر کٹایا مگر امامت کیا مساحل کیا ہوئی کی معاصر کی اورہ نہ کیا ہوئی کہا ہوئی نام کیا وارم کیا گیا نہ خدا کی وحدانیت کی معاصر کیا تا مہدی کی نامت قدم رہے اوران کی کیا سب حق شناس کے ہمہ گیر پیام مہدویت کا مستقل کی میسب حق شناس کے ہمہ گیر پیام مہدویت کا مستقل کے قدم ڈ کھانا تو کیا خوافین کو موافق میں تبدیل ہونا پڑا۔ آئر کیوں؟ اس لئے کہ میسب حق شناس کے ہمہ گیر پیام مہدویت کا مستقل اثر ہے۔

## مذهب عشق

اگرکوئی مجھ سے یہ پوچھے کہ وہ کوئی خصوصیات ہیں جس کی بناء پرہم مہدویت کو مذہبِ عشق سے تعبیر کرتے ہیں تو میرا جواب
یہ ہوگا کہ آپ اپنے سوال کا جواب تاریخ مہدویہ اور تعلیمات مہدویہ میں بہ آسانی پاسکتے ہیں۔ یہ ایک مسلمہ امر ہے کہ حضرت مہدی
علیہ السلام کی تعلیمات قرآن مجید اور شرع شریف کے عین مطابق ہے پھر قرآن مجید کے بارے میں مہدویہ کا نعرہ بھی السق رآن مجید اور ہر حکم ولایت میں ہوئے عشق
و الممھدی امامنا ہے اور اسی قرآن کھیم کے تعلق سے حضرت مہدی نے فر مایا عشق خداکی ذات ہے اور ہر حکم ولایت میں ہوئے عشق
آئی ہے۔ قرآن کو عشق نامہ سے تعبیر کرتے ہوئے آپ نے واضح کر دیا کہ احکام قرآنی کا اقتضاء عشق ومحبت ہی ہے۔ ترک دنیا ، صحبت
صادقین و کر دوام طلب دیدار خدا ، ہجرت ، توکل اور عزلت از خلق کو آپ نے قرآن کی روشنی میں فرض ٹھیرایا اور پھراس کی عملی تعبیران
دائروں میں ہمارے سامنے آئی جو حضرت مہدی ، اصحاب مہدی اور تا بعین و تبع تا بعین نے ہندوستان کے طول وعرض میں دائروں کا
کئے اور اسی اساس پر شاید تاریخ حیدری نے مہدویوں کو 'آنہا کے دائرہ والا می گویند' کے الفاظ سے دائرہ والے کہا ہے ان دائروں کا
طریق زندگی بھی عین اسلامی تھا۔

جب ہم اوپر درج کئے ہوئے احکام ولایت پرغور کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ راوعشق میں بیدا حکام سنگ میل کی حثیت رکھتے ہیں اور ہزرگانِ مہدویہ کی زندگی کا مطالعہ بتا تا ہے کہ ان لوگوں نے احکام ولایت پڑل کرتے ہوئے عشق کی منزل طئے کی اور فنا فی الله اور باقی بالله ہوئے۔ احکام ولایت میں سے ہرایک اپنے اندرعشق اللی کی خصوصیت رکھتا ہے۔ بڑک و نیا کو لیجئے قرآن جیعشق نامہ کہتے ہیں کھھا ہے کہ جوکوئی و نیا اور زیبت و نیا کی خواہش رکھتا ہے ہم ان کے اعمال کا بدلہ د نیا ہی میں پورا کردیتے ہیں۔ اور اس میں وہ گھاٹے میں نہیں رہتے اور ان کے لئے آخرت میں سوائے آگ (دوزخ) کے پھے نہیں۔ د نیا میں رہتے اور آرام وآسائش کی زندگی بر کرتے ہوئے دوات واملاک کے مالک ہوتے ہوئے خدا کی طرف رجوع ہونا مشکل ہے لیکن تاریخ مہدویہ ایسے واقعات سے بھری پڑی ہیں جہاں ہم دیکھتے ہیں بے شارا فراد نے حضرت مہدی کے وعظ و بیان سے متاثر ہو کر مال ودولت' جاہ ومنصب کی زندگی کولات بار کرراوعشق میں قدم رکھا۔ اور تا دم آخر اس پر قائم رہے۔ میں یہاں آپ کو تفصیلات میں لے گئے بغیر چندا یک واقعات کو آپ کے سامنے رکھ رہا ہوں۔

مورضین نے لکھا ہے کہ جب میاں سید سلام اللہ جورشتہ میں میراں سید محمود ؓ کے ماموں ہوتے ہیں' کا خط امامنا علیہ السلام کا اس فر مان کے ساتھ 'جہاں تم ہووہاں میں ہوں اور جہاں میں ہوں وہاں تم ہو' پہنچا تو میراں سید محمود تر پاکھے۔ملازمت کولات ماری جائیدا دفروخت کر کے ملاز مین کی تخواہیں اداکئے اپنی چہیتی ہوی کد با تو سے کہا'' میں نے تمہار ااختیار تمہارے ہاتھ میں دے دیا

ہے چا ہوتو ساتھ چلوور نہ اپنے والدین کے گھر چلے جانا' تلوار ہاتھ میں لی اور سوئے مہدئی چل پڑے۔ سوچیئے کہ لیکافت ہوی کا اختیار ہوی کو دے دینا۔ گھر بار ملازمت اور وطن کو خیر باد کہدینا کیا کوئی آسان کام ہے۔ نہیں لیکن الله کے ان نیک بندوں کے نزدیک جو عاشقانِ اللی میں بید دنیا کوئی حیثیت نہیں رکھتی۔ کیونکہ قرآن متاع دنیا کوئیل کہتا ہے اور فانی بھی اور اگر لا فانی ہے تو صرف خداکی ذات۔

آئے ایک دوسرا واقعہ بھی دیکھ لیجئے۔میاں بھائی مہاجڑ گی شادی ہورہی ہے دولہا اور دلہن جلوہ کے تخت پر جلوہ افروز ہیں۔ زن ومر دجوڑ کے کو گھیرے ہوئے ہیں۔کسی نے کہدیا کہ حضرت سیر محمر مہدی موعوڈ یہاں آئے ہوئے ہیں پھر کیا تھا۔ دولہا اٹھ کھڑا ہوا اور دلہن کو اس کا اختیار اس کو دے کر امامناً کی خدمت میں حاضر ہوگیا۔ بعد میں دولہن بھی آگئے۔ کیاکسی دل میں بیقوت ہے کہ دولہن کو چھوڑ کر خدا کی طلب میں دوڑے۔لیکن بھائی مہاجرنے بتلا دیا کہ عاشقانِ الہی کو اپنے خدا کے سواء کوئی چیز عزیز نہیں ہوتی۔

جس وقت حضرت مہدی گھٹھہ میں تھے گجرات سے چند خطوط وصول ہوئے جوشاہ نعت میاں محمد کمیر ٹمیاں عبدالمجید گی ہویوں کے تھان میں انہوں نے مطالبہ کیا تھا کہ آ کرہمیں بھی لے جاؤ۔ہم بھی امام کے زیرسابیر بہناچاہتے ہیں۔ہم بھی طالب ہیں۔ ان چندایک واقعات سے معلوم ہوتا ہے کہ دائر ہ مہدویت میں قدم رکھنے کے بعد کیام دکیا عورت سب ہی عشقِ الٰہی سے سرشار طالب خدا ہوتے ہیں۔ دنیا کی تواری خالبی مثالیں پیش کرنے سے قاصر ہے۔

ایک عاشق کی جوز بردست خواہش ہوتی ہے وہ یہی ہے کہ ہمیشہ معشوق کا دیدار ہوتا رہے۔خدا تک رسائی اسوقت تک ممکن خہیں جب تک کہ حبت دیں جب تک کہ حب نیا کوترک نہ کر دیا جائے۔ آیاتِ قرآنی کی روشنی میں حضرت مہدیؓ نے طلب دیدار خدا کوفرض قرار دیا۔ جب تک دنیا کی محبت دل سے نہ دھل جائے اس وقت تک الله کی محبت پیدانہیں ہوتی۔ ایک نیام میں دوتلوارینہیں رہ سکتے۔ بقول مہدیؓ عشق خداکی ذات تک پہنچنے کے لئے دنیا سے ہاتھ دھونا پڑتا ہے فنس سے جہاد کرنا پڑتا ہے۔

على عنراسان نے رویت الله کا ثبوت مانگاتو آپ نے قرآن کے سورہ کہف کی آخری آیت فَمَنُ کَانَ یَو جُو لِقَاءَ رَبِّه فَلْیَعُمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَّلاَ یُشُوکُ بِعِبَا دَقِرَبِّهِ اَحَدًا کی تلاوت فرمانی اور فرمایا خداکوخواہ پشم سرے دیکھے یا خواب میں ہر حال میں طلب دیدار خداکوفرض قرار دیا۔

بیان قرآن کے دوران ایک بارآپ نے سامعین سے سوال کیا طالب پر کوئی چیز فرض ہے کہ اس کی وجہ سے خدا تک پہنچہ۔ پھر خود ہی جواب دیا کہ وہ عشق ہے۔ عشق کیوں کر حاصل ہوسکتا ہے کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا کہ دل کی توجہ ہمیشہ خدائے تعالیٰ کی طرف قائم رکھنے سے عشق حاصل ہوتا ہے۔

آیاتِ قرآنی کی روشنی میں حضرت امامناً نے ذکر دوام کوفرض قرار دیا۔ایک سیچے عاشق کی زبان پر ہمیشہ اپنے معشوق کا ہی ذکرر ہتا ہے ایک طالب حق جو دنیا سے ہاتھ دھو چکا ہوجس کا دل وطن کی محبت سے خالی ہو چکا ہواور دیدارالہی جس کا مقصد وطمع نظر ہو اُسے ذکر دوام کے سواءاور کیا کام ہوسکتا ہے۔ ہمیشہ خدا کا نام زبان پررہےاور تمنا یہی رہے کہ خدا کا دیدار ہوجائے کلمہ لا الہ الا الله کے جوفضائل ہیں وہ سب پرروش ہیں۔امامناً نے اس کلمہ کے ذکر کواپیا جاری وساری کر دیا کہ بیروح کا جزبن گیا۔

حضرت مہدی نے فر مایا مومن وہ محض ہے جو ہر حالت میں صبح وشام الله کی طرف متوجہ رہے۔ ذکر الله میں مشغول رہے اُس کے عشق کے کیا کہنے۔ مہدویت کی خصوصیت یہی ہے کہ اپنے مقلد کو دنیا و مافیہا سے بے نیاز کر دیتی ہے۔ توکل کو لیجئے۔ مہدی کے پیروؤں کو دنیا اور اربابِ دنیا سے غرض ہی نہیں جو بھی ضرورت ہے خدا بہم پہنچا دیتا ہے۔ یہاں تک کہ جب کسی ملک سے ہجرت کرتے ہیں تو دائر ہ کے مکافات معدا شیاء خور دونوش یوں ہی چھوڑ دیتے تھے کہ بیسب خدا کا تھا۔ حضرت مہدی علیہ السلام کے سفر ہجرت کے واقعات آپ کے سامنے ہیں جہاں ایسی بیسیوں مثالیں ہیں یہاں صرف سفر جج کا ایک واقعہ درج کیا جاتا ہے۔

احکام ولایت میں عزلت ازخلق اور صحبت صادقین بھی ضروری امر ہیں۔ دنیاوی دغدغوں سے نجات حاصل کرنے کے لئے عزلت ازخلق ضروری ہے۔ ایک سے عاشق ہمیشہ تنہائی پیند کرتا ہے وہ چا ہتا ہے کہ اس کے اور محبوب کے درمیان کوئی چیز حائل نہ ہو۔ مہدویت کی بھی یہی تعلیم ہے کہ دیدار خدا کی طلب میں خلق سے کنارہ کشی اختیار کرلیں۔ اگر خدا کی عبادت میں ہمارے اہل وعیال 'گھر بار وطن کی محبت حائل ہوتو انہیں ترک کردینا چا ہے۔ یہی خدا کا حکم ہے۔

راہ عشق طئے کرنے کے لئے ایک رہبر کی ضرورت محسوں کی جاتی ہے۔خدائے تعالی نے اپنے فرمان یٓ اَیُّھَا الَّذِیُنَ المَنُوا اتَّـقُوا لَـلَّهُ وَکُونُوْا مَعَ الصَّدِقِیْنَ اے ایمان والواللہ ہے ڈرواورصادقین کے ساتھ رہؤکے ذریعے صحبت صادقین کولازم قرار دیا۔ یعنی یہ منزلیس طئے کرنے کے لئے ایک مرشد کامل کی ضرورت ہوتی ہے۔

احکام شرع کے جاری وساری رکھنے کے لئے ترک وطن کرنا ہجرت کہلا تا ہے۔ قرآن میں صاف وصریح طور پرموجود ہے کہ جولوگ ضعف دین کے باوجود وطن سے نہ کلیں فرشتے اُس سے سوال کریں گے کیا الله کی زمین تمہارے لئے وسیع نہ تھی تم پر واجب تھا کہ تم ان شہروں سے نکل جاتے سوان لوگوں کا ٹھکا نہ دوزخ ہے اور وہ بہت بُری جگہ ہے۔ (سورہ نساء آیت ۱۲) امام مہدی علیہ السلام نے ہجرت از وطن کوفرض قرار دیا اور اس پر عمل کرنے کی سخت تا کید فرمائی ہے۔ طالبان خدا کی بین صوصیت رہی ہے کہ وہ اعلائے کلمة الحق کی خاطروطن گھر بارسب کچھ چھوڑ دینے سے دریخ نہیں کیا۔ مہدو بیدائروں کی تاریخ گواہ ہے کہ بعض ہزرگوں نے اپنی ساری عمر ہجرت میں گذار دی۔ ایک مقام سے جب ایک باردائر ہ اُٹھا پھر دوبارہ نہیں لوٹا۔

مہدویہ تعلیمات میں سویت مساوات زکوا قاعشر وغیرہ بھی داخل ہیں اور ہرتھم ولایت میں عشق الہی کی بُو آتی ہے۔حضرت بندگی میاں شاہ دلا ورگر ماتے ہیں اس جہاں میں مومنوں کے لئے چار آگ ہیں۔ایک عشق کی آگ دوسر نے فاقہ کی آگ تیسر نے لوار کی میں شاہ دلا ورگر ماتے ہیں اس جہاں میں مومنوں کے لئے چار آگ ہیں۔ایک عشق کی آگ میں جلے ورنہ چوتھی آگ میں جانا آگ چوتھے آخرت میں دوزخ کی آگ مورٹ کوچا ہے کہ اس جہاں کی تین میں سے سی ایک آگ میں جلے ورنہ چوتھی آگ میں مبتن ہوگا۔ تاریخ بناتی ہے کہ ہمار سے بزرگ جذبہ عشق الہی میں مست ومحور ہے۔شاہ دلا ورٹ کے عشق کا بیام تھا کہ سولہ سال تک جذبہ عشق میں مستغرق رہے اور جب اما مثا حج بیت اللہ سے مجرات واپس لوٹے تو دانا پور میں جسم اطہر کی خوشبوسو کھ کرا حمر آباد چلے آئے۔

حاجی مالی کے واقعہ کو لیجئے ۔خدا کی تلاش میں گھوم رہے ہیں کسی سے ن لیا کہ خدا کعبہ میں ہے تو عازم کعبہ ہوئے ۔راستہ میں خضر علیہ السلام نے امامنا مہدی علیہ السلام کی نشاند ہی کی تو دو پھول کے ہار لے کر دوڑے چلے آئے ۔ادھراما م کو تکم خدا پہنچا کہ ہما را عاشق چلا آرہا ہے استقبال کروآپ آ گے بڑھے نظر سے نظر ملی دیدار خدا ہوا اور حاجی مالی بے ہوش ہو گئے اور اسی عالم استغراق میں انقال کر گئے ۔

عشق ومحویت کی مثال اس سے بڑھ کر کیا ہو سکتی ہے کہ آنکھ میں تیرآلگا ہے آنکھ کا ڈھیلا باہر آپڑا ہے کیکن نماز میں محویت علی حالہ برقرار ہے۔

شاہ نظام ؓ اپنی لڑکی کو درخت سے لڑکا ئی جھولی سے نکالنے کا خیال نہیں رہتا کاروان مہدیت دائر ہ اٹھا کرآ گے بڑھ جاتا ہے کچھ دور جا کر خیال آتا ہے کہ بڑکی کی جھولی وہیں رہ گئی۔ا جازت لے کرواپس آتے ہیں تو دیکھتے ہیں کہ بڑکی جھولی ہی میں سورہی ہے اور شیراس جھولی کی حفاظت کررہا ہے۔غرض یہ کمشق ومحویت کی داستانوں سے تاریخ مہدویہ جری پڑی ہے۔

خداا پنے بندوں کوآ زما تا ہے۔ دولت املاک اہل وعیال چھین کر بندہ کے صبر وشکر کا امتحان لیتا ہے اور جب بندہ اس امتحان میں پورااتر تا ہے تو تب کہیں اپنے قرب سے نواز تا ہے اس لئے مہدویوں کی نیستی اور عشق کا حال بیہ ہے کہ وہ غیر اللہ سے سوال حرام سجھتے ہیں۔ اکثر اوقات سخت فاقوں کی صورت میں جاں بحق ہوئے لیکن دست سوال دراز نہیں ہوا ہمیشہ اس بات کا خیال رکھتے ہیں۔ دیں تواللہ دیا کہ کر دیں اور جب تک دینے والا الله دیا نہ کے کسی چیز کا قبول کرنا حرام سجھتے ہیں۔

یمی وہ خصوصیات تھے جسے دیکھ کرمولانا آزاد کو کہنا پڑا۔'' اُن لوگوں کے طور طریق کچھ عجیب عاشقانہ ووالہانہ تھے اورایسے تھے کہ صحابائے کرام کے خصائص ایمانی کی یا د تازہ ہوجاتی تھی۔ عشق الٰہی کی ایک جاں سپار جماعت تھی جس نے اپنے خون کے دشتوں اور زمین کی فانی الفتوں کو ایمان ومحبت کے دشتوں پر قربان کر دیا تھا۔ اور سب کچھ چھوڑ چھاڑ کر راہ حق میں ایک دوسرے کے دفیق اور غمگسار بن گئی ہے۔

حاصل کلام بیر کہ مہدویت بجز مذہب عشق کے کوئی دوسری چیز نہیں۔اس کے احکام راہ عشق میں سنگ میل کی حیثیت رکھتے ہیں ۔عشق میں ڈو بے ہوئے اسی مذہب کے ذریعہ انسان خدا کا دیدار حاصل کرسکتا ہے۔

(مطبوعه ما مهنامه ' نورحیات ' ستمبر ۱۹۹۷ء )

### فرامين امامنًا اورعصرحاضر

(ماہ اکٹوبر۱۹۹۴ء میں ۵۶۸ ویں جشن میلا دامامنا مہدی موعود علیہ السلام کے شمن میں منعقدہ علمی مباحث میں جناب سید نصرت مہدی صاحب نے ایک مقالہ بعنوان'' فرامین امامناً اور عصر حاضر'' پیش کیا۔ جس پر تبصرہ کے لئے ارباب انجمن مہدویہ نے حضرت سید ضیاء الله صاحب ٔ حضرت ابوالفتح سید جلال الدین صاحب اوراحقر کو دعوت دی۔ پیضمون اسی کا حصہ ہے۔)

عنوان بہت وسع مفہوم کا حامل ہے اور اس پر تحت محت کی ضرورت ہے ہماری برقسمتی ہے ہے کہ اب تک جتنا لار پڑ شاکع ہوا

ہاس کا 99 فیصد صرف جوت مہدیت یا سیرتِ امامناً پر مشتل ہے۔ تعلیمات پر تفہیم کے ساتھ لٹر پڑ نہ ہونے کے برابر ہے۔ جو پکھ ہے

اس میں صرف تعلیماتِ امامناً کی قرآن و صدیث سے مطابقت ثابت کی گئی ہے۔ حالا تکد فراکفن ولایت کی اصطلاحات جیسے ترک دنیا،

عزلت از خال و بدار نوخداو غیرہ کوئی نئی چرنہیں ہے بلکہ یہ اصطلاحات حضرت مہدی موجود سے پہلے کے اولیاء وصوفیاء کے پاس بھی رائی تھیں اور آن بھی ان کی کہ ابوں میں ملتی ہیں۔ البتہ یہ چیزیں پہلے فرض کی حیثیت سے رائی نہیں تھیں کے کو کہ عام اولیاء وصوفیاء دموت پر مامور نہیں تھے۔ چونکہ مہدی داعی الله میں مامور من اللہ ہیں اور آپ کی وعوث وعوث وعوث رمول اللہ کی طرح تمام عالم انسانیت کے لئے ہوئی تو سے رحول اللہ کی طرح تمام عالم انسانیت کے لئے ہے۔ اس لئے آپ نے ان احکام قرآنی کو بھکم خدا سب کے لئے فرض قرار دیا۔ وہ آت بھی ای کی طرح تمام عالم انسانیت کے لئے ضرورت ہے۔ میر حاضر میں جوت کی نہیں بلکہ تعلیمات کی انہیت وافادیت کو تھیمات و تشریحات کے ساتھ جدید اندز میں پیش کرنے کی ضرورت ہے۔ جدید انداز سے میری مرادیہ نہیں کہ مشکرین مرادیہ ہے کہ کلام اللہ اور احادیث تھیم کی مرضی ومنشاء کے مطابقت اور عصر حاضر میں وہ وہ تو ہیں کہ وہ تو گئی مرضی ومنشاء کے مطابقت اور عصر حاضر میں جو تعلیمات کو قولاً وفعلاً پیش کرنے کی ضرورت ہے۔ جدید اسلوب میں چیش کرنے کی ضرورت اس لئے نہیں ہے کہ پانچ سورت ہیں گئی موال سے ہم جو دورت میں ہے تعلیمات کو قولاً وفعلاً پیش کرنے کی ضرورت ہے۔ جب رسول اللہ صلاح کو رساد ہونے کی اور جو دی میں انسانوں نے قبول نہیں کیا تو آپ بیدی قرق کیوں رکھتے ہیں کہ حضرت مہدی کو سب اوگ جول کریں گے۔ ہیں کہ حضرت مہدی کو سب اوگ جول کریں گے۔ جمیں تو بیکوشش کریا ہونا کی انسانوں نے قبول نہیں کیا تو آپ بیدی قرائی کی سے کو سرب کو سال سے ہم میں کہ میں کہ انسانوں نے قبول نہیں کیا تو آپ بیدی کو اس کے میں کہ حضرت مہدی کو سب اوگ جول کریں گے۔ ہیں کہ حضرت مہدی کو سب اوگ جول کریں گے۔ جمیں تو بیا کو شرف کی کو سب کو انسانوں نے تعلیمات کو قولاً کو کریں گے۔ کو سب کو سب کو کی کو کی کو سب کو کی کو کریں کے۔ کو سب کو کو کری کو کریں کے کو کری کی کریں کی کو کری کو کریں کے کو کری کو کریں کے کریں کو کری کریں کی کریں

نقل فرمودات اور بندگی جیسے الفاظ قد یم صوفیوں کے لئر پچر میں بھی ملتے ہیں لیکن مہدی کے فرمودات یا فرامین ایک مامور من الله واجب التعمیل فرمودات اور بندگی جیسے الفاظ قد یم صوفیوں کے لئر پچر میں بھی جی بہتا ہوں اور کرتا ہوں وہ بھی میں ۔ حدیث رسول الله صلعم اور فرمانِ مہدی دونوں کی صحت کا معیار کلام الله ہے۔ امامناً نے فرمایا کہ میں جو پچھ کہتا ہوں اور کرتا ہوں وہ بھی خدا کہتا اور کرتا ہوں وہ بھی خدا کہتا اور کرتا ہوں اور کرتا ہوں وہ بھی خدا کہتا ہوں۔ جس طرح رسول الله صلعم اپنے اقوال افعال واحوال میں خدا کے تعمیلی کے تابع تھے اسی طرح مہدی بھی تابع تھے۔ جس طرح رسول الله صلعم کے بعد بعض احادیث میں آمیزش ہوئی اور حسب ضرورت نئی احادیث بھی مرتب کی گئیں' اسی طرح فرامین مہدی میں بھی آمیزش کا امکان تھا شاہدا ہی لئے امامناً نے فرمایا کہ'' جو تحض میری نقل بیان کرے اگر وہ حق تعالی کے کلام کے موافق ہے تو وہ نقل درست ہے اگر کلام کے موافق ہے تو وہ تیں کہت کے دولت ناقل کا دل حاضر ندر ہا ہوگا جس کی وجہ ہو ہوگیا ہے' اس سے بڑا معیار صحت کیا ہوسکتا ہے۔ ضرورت تحقیق وتد قبق کی ہے کہ اصول حدیث اور امامنا کے بیان کر دہ معیار صحت وصدافت کو بیش نظرر کھتے ہوئے فرامین کو پہلے بچا کیا کیا جائے پھران کی جائے۔

اما منامہدی موقوۃ تالع تام رسول الله صلعم ہیں۔اس حدیث ہے آپ کا یفر مانِ مبارک بڑی اجمیت کا حامل ہے کہ ' بیس کسی فدہ ہب پر مقید نہیں ہوں میرا فدہ ہب کتاب الله اورا تباع محمد رسول الله ہے۔'' عصرِ حاضر میں ہم دکھ رہے ہیں کہ کوئی مسلمان اس وقت تک مسلمان نہیں کہلا سکتا جب تک وہ یا اتو حفی ہو یا مالتی ہو یا ختیلی ہو یا شیعہ ہو یا سٹی ہو یا اہلِ قرآن ہو یا اہلِ قرآن ہو یا اہلِ حدیث ہو لیکن فرمانِ مقدس کی تا شیر دکھنے کہ آپ نے اس تفریق کومٹا کرائمت واحدہ کا تصور دیا اور عقا کہ واعمال کی صحت کا معیار صرف کتاب الله اورا تباع رسول الله صلعم کو ار دیا۔اس سے بڑا معیارِ صحت وصدافت اور کیا ہوسکتا ہے۔ آج آختلاف کی شدت کا میا معالم ہے کہ خفی شافعی کوکا فرکہتا ہے 'شیعہ سنی کوکا فرکہتا ہے اور سٹی 'مہدوی کوکا فرکہتا ہے۔ مہدوی فقہ کے معالمہ بیس کسی ایک فدہ ہب پر مقید نہیں ہو کا خرکہتا ہے۔ انگورا ربعہ کو برحق جانے ہیں اور مسائل میں جس کا فدہ ہب عالیت پر ہواس پڑھل کرتے ہیں۔ لیعنی رخصت پر عالیت وعز بیت کو تر جے دی جاتی فرمانِ مقدر سے ظاہر ہوتا ہے کہ امام معصوم عن الخطاء کسی غیر معصوم کا تابع نہیں ہوتا۔امامنا نے فقہ کے مسائل پر عالیت کا فدہ ہا اختیار کرنے کا حکم دیا۔اس طرح عصر حاضر کے بین فرقہ جاتی اختیا فات کا تاب اللہ کی میں انداز میں دنیا کے سامنے پیش نہیں کرتے کیونکہ ہم خوداصول کو بھول کر فروعات میں اُلی جو کے ہیں۔

فرمانِ مہدی ہے۔''ہم کوخدائے تعالی نے مخصوص اس لئے بھیجاہے کہ جواحکام کہ ولایت ِمُحمدی سے علق رکھتے ہیں مہدی کے واسطہ سے ظاہر ہول'' حضرت سید محمر مہدی موعود خاتم ولایت محمدیہ ہیں۔ واضح ہو کہ ولایت عامہ اور ولایت عامہ اور ولایت خاصہ۔
ولایت کے معنی قرب الہی کے ہیں اور حضرت مہدی علیہ السلام کے بعد بھی ولایت عامہ جاری رہے گی البتہ خاص ولایت صرف مہدی موعود کے لیے مخصوص ہے۔ جس طرح تمام انبیاء ومرسلین کی نبوت ورسالت اور حضرت خاتم النبین محمہ مصطفی صلعم کی نبوت ورسالت معیں مراتب وخصوصیات کا میں مراتب وخصوصیات کا میں مراتب وخصوصیات کا فرق ہے اسی طرح تمام اولیاء کی ولایت اور حضرت مہدی علیہ السلام کی ولایت میں مراتب وخصوصیات کا فرق ہے۔ خاتم الاولیاء کے بتلائے ہوئے فرائض یا تعلیمات کا مقصد و منشاء تہذیب و تزکیہ نفس ہے اور صدق دل سے عمل آوری کا بیدا ہوتا میں بھی استحکام پیدا ہوتا کے بعد ہی ہم حقیقی طور پر شریعت ہے۔ امامناً نے فرمایا کہ ' شریعت بعد از فنا کے بشریت است' یعنی اپنی بشریت (خودی) کوفنا کرنے کے بعد ہی ہم حقیقی طور پر شریعت کی یا بندی کر سکتے ہیں۔ طریقت آگے کی منزل ہے۔

نبوت اور ولایت میں فرق رہے کہ: نبوت اگر ظاہر ہے تو ولایت باطن ہے۔ نبوت اگرجسم ہے تو ولایت اس کی روح ہے۔ نبوت اگر دریا ہے تو ولایت اس میں چھے ہوئے موتی ہیں۔ نبوت اگر رہ گز رہے تو ولایت نقس پائے رسول ہیں۔ مخضر یہ کہ نبوت اور ولایت میں جسم و جان کارشتہ ہے جولازم و ملز وم ہیں۔

مصدقین مہدی اس لحاظ سے خوش نصیب ہیں کہ انہیں نبی اور مہدی دونوں کی اطاعت وا تباع کا شرف حاصل ہے۔ اتباع وکمل کے بغیر تصدیق ہے معنی ہے۔ حضرت مہدی نے فر مایا کہ' خدا تعالی ہے سوال نہیں کرے گا کہ احمد کا بیٹا ہے یا جھگا (بلکہ) حق تعالیٰ عمل با محبت کا سوال کرے گا' ایعنی بلاتخصیص ملک وملّت رنگ نیل مُرتبہ ومنصب سب پڑمل کی شرط عائد ہوتی ہے۔ اور عمل سے مرادعملِ صالح ہے جس سے نہ کہی کوچھوٹ دی گئی ہے اور نہ کی پرختی ہے۔ قرآن حکیم میں جزاوسزا کے جوا حکام ہیں وہ سب کے لئے کیساں ہیں۔

آج کے اس ترقی یافتہ دور میں بھی انسان خوش اور مطمئن نہیں ہے جا ہے وہ سب سے بڑا عالم ہوئسائنس داں ہو ماہر فلکیات ہو ماسد میں بڑا دولت مند ہو۔ سب کے سب نفسانی امراض میں بتلا ہیں۔ ان امراض کا علاج اسلام میں موجود ہے ہوئ صدر مملکت ہو یا سب سے بڑا دولت مند ہو۔ سب کے سب نفسانی امراض میں بتلا ہیں۔ ان امراض کا علاج اسلام میں موجود ہو کہ مہدی علیہ السلام نے جا کہ ادار نمیں بیان فر مایا ہے۔ اب بید و مدداری مصدقین مہدی پر عائد ہوتی ہے کہ امامناً کی تعلیمات کو عام نہم انداز میں دنیا کے سامنے پیش کریں۔ افسوس تو اس بات کا ہے کہ اب ہماری محفلوں میں نقار پرصرف رائے دلیت میر و والنون اور جام نندہ کے قصوں تک محدود ہو کر رہ گئی ہیں۔ تعلیمات کی تشریح وقوضی اور ان کی اہمیت وافادیت پر تقریر وقوشی اور ان کی اہمیت وافادیت پر تقریر وقوشی اور ان محبول ہمارے گھر میں محفوظ ہے۔ حالانکہ اگر ہم اسپ بھولی بسری بات ہو کہ جو کہ سب کے محدود ہو کر در ہو کہ ہوں ہو کہ کو قرآن بھید کے شخوں سے بھردیں تو بھی نہ برکت ہونے والی ہے اور نہ بخشش۔ جب تک کمل نہ کریں۔ فرامین امامنا تو

آیات قرآنی سے ماخوذ میں۔اور عصرِ حاضر میں ان کی پہلے سے زیادہ ضرورت ہے۔

امامنا مہدی علیہ السلام کی تعلیمات کی خصوصیت ہے ہے کہ آپ نے علم الیقین کی منزل پررک جانے کے بجائے عین الیقین اور حق الیقین کی منزل پررک جانے کے بجائے عین الیقین اور حق الیقین کی منزل تک پہنچنے کی دعوت دی اور راستہ بی بتلایا۔ فرائض ولایت اور دیگر فرامین اسی راستہ کے سنگ میل ہیں۔ شرط ممل صالح کی ہے۔ یعنی تعلیمات مہدی پرصد ق ول سے ممل کیا جائے وہ تعلیمات وہی ہیں جنہیں اصطلاحاً ترک دنیا' طلب دیدارخدا' صحبتِ صادقین' عزلت ازخلق' ذکر دوام' تو کل اور ہجرت کہاجا تا ہے۔

(فاضل مقالہ نگار نے پیتنہیں کیوں ترک دنیا سے متعلق فرامین کوشامل نہیں کیا ہے) فی الوقت میں اسی موضوع پر اظہار خیال کروں گا۔امامناً نے فرمایا''ورائے ترک دنیا ایمان نیست' یعنی ترک دنیا کے بغیرا یمان نہیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ طلب دنیا اور ایمان ایک دوسر سے کی ضد ہیں۔ ترک دنیا کا مطلب بنہیں کہ دنیا کوچھوڑ کرچاند پر جابسیں بلکہ ترک دنیا ایک عمل پیہم کانام ہے'نفس کے ساتھ جہاد کانام ہے۔ ترک دنیا کا مطلب ترک حُتِ دنیا ہے۔'' ترک حُتِ دنیا متاع حیات دنیا'' ترک دنیا کا ظاہری پہلو ہے تو'' ترک حُتِ دنیا متاع دوری''اس کا باطنی پہلو ہے۔ حضرت مہدی نے حیات دنیا سے مرادا شیائے دنیوی یعنی مال ومتاع اور اہل وعیال کی محبت بیان فرمائی ہے۔ یعنی ہروہ چیز جو بندہ کو خداسے فال کردے اُس کی محبت کودل سے نکال دینے کانام ترک دنیا ہے۔

ترک دنیا کسی رسم کانہیں بلکہ مل کانام ہے اور عمل کے لئے پہلے ارادہ اور نیت ضروری ہے کیوں کہ اس میں ہرقدم پرنفس کے ساتھ جہاد کرنا پڑتا ہے جو کھن آزمائش ہے اس لئے اگر عمل کرنے کا ارادہ اور نیت نہیں ہے تو محض ترک دنیا کا اعلان بے معنی ہے۔

کیوں کہ''عمل'' شرط ہے'' رسم''نہیں ۔ نصدیق کے ساتھ عمل کی شرط صرف معلنہ تارک الدنیا پر ہی نہیں بلکہ کا سب پر بھی عائد ہوتی ہے ۔ تعلیمات پر کا سب بھی عمل کر سکتا ہے اور کرنا چا ہے یقیناً اس کو سکون واطمینان قلب و ذہن حاصل ہوگا۔

حضرت علی رضی الله تعالی عنه دنیا کوخطاب کرکے کہتے تھے۔ '' تو میرے دل کو لبھانا چاہتی ہے' تیری ہوں آ لودہ نگاہیں مجھے دکھیر ہی ہیں گرمیں تیری پہنچ سے بہت دور ہوں۔ اپنا جال تو اوروں کے لئے بچھا' ایک بارنہیں تجھے تین بارطلاق دے چکا ہوں۔ تیری عمر چندروزہ' تیری محفلیں اور آرائشیں فرسودہ اور تیری مصیبتیں بے وزن ہیں مگرافسوں کہ شرِ طویل راستہ کھن اور سنگلا نے ہے''

تارک الدنیا کوفقیر کہا جاتا ہے۔ فقیر مرسّب ہے۔ ف۔قرر کے ایعنیٰ 'ف' سے فاقہ۔''ق' سے قناعت۔''ی' سے یا دِالٰہی۔اور' ز' سے ریاضت۔ان صفات کا حامل فقیر ہی طالب خدا ہوتا ہے۔

خواجہ نصیرالدین چراغ دہلوگ نے فرمایا کہ فقیروہ ہوتا ہے جو دنیا کے زنگ کو دل کے آئینہ پر سے محبت کی صیقل سے پاک صاف کردےاور حق سجانہ تعالیٰ کے ذکر میں دل لگائے اور غیر کی ہستی کو درمیان سے اُٹھادے اور حق تعالیٰ کے ساتھ یگانہ ہوجائے اور اگراییا نه ہوگا تو حاشا و کل حق تعالیٰ تک نه بینج سے گا۔' نفس کی اطاعت' زینت وزیبائش کی خواہش' آرام و آسائش کی تمنا'عزت و شہرت کی بھوک تعریف و توصیف کی بیاس انا نیت ' دنیا و حیات و نیا کی طلب فلب و ذہن کو خدا کی محبت سے خالی رکھنا اور اپنی ذات سے محبت رکھنا عاشقِ الہٰ کی صفات نہیں ۔ حضرت ملک المشاکح ' فرماتے ہیں کہ' زبدیعنی حلال میں بھی جوشہوت ولد ّت کا حامل ہوااس کو ترک کر کے نفس کو دنیا و کلد توں سے بازر کھے' اور سالک کو چاہئے کہ اپنے کو چھوڑ کر باقی سب انسانوں سے محبت والفت رکھا ور اسیحے آپ کو تھی میشہ خدا اور اس کے رسول کے سامنے ذکیل وخوار سمجھے۔'

ترک دنیا کے لواز مات میں ترک عزت کر کے شہرت کر کے اللہ ت کر کے عادت کر کے بدعت کر کے رسم کر ک رہا کا اور ترک تفاخر بھی شامل ہیں۔ تفاخر لیعنی فخر کرنادوسروں سے خود کو ہڑا ہجھنا لیعنی ترک دنیا کا مطلب ومقصد صرف مخصوص لباس یا ترک کسب تک ہی محدود نہیں بلک نفس کے ساتھ جہد مسلسل ضروری ہے۔ اور اس میں انفرادی اصلاح کے ساتھ اساتھ اساتھ معاشرہ کا پہلو بھی مضمر ہے۔ عصر حاضر کا جائزہ لیس تو چھ چھا کہ آج دنیا میں جتنے بھی سیاسی سابی کا جائی اور انفرادی بھگڑ ہے ہیں انکی وجہ طاقت عصر حاضر کا جائزہ لیس تو چھے گا کہ آج دنیا میں جتنے بھی سیاسی سابی کا جائی ہیں مسابقت معاشرہ کی جائی کا باعث بن گئ عزت شہرت دولت اور لڈت کی طلب ہے۔ رسومات اور شان وشوکت کے مظاہر سے میں مسابقت معاشرہ کی جائی کا باعث بن گئ ہے۔ خدمتِ خلق کا مقصد تسکیین نفس ہو گیا ہے حالانکہ کہا جاتا ہے کہ نخدمتِ خلق ایک عبادت ہے' اور عبادت صرف معبود حقیق کے ہوتی ہے۔ خدمتِ خلق کا مقصد تسکین نفس ہو گیا ہے حالانکہ کہا جاتا ہے کہ تماری شہرت ہؤ طاقت میں اضافہ ہو دولت کا رعب جمایا جا سے اور اولوگ عزت کرنے گیس تو خلام ہے کہ اس میں لٹم ہیت نہیں ہے بالہ اطاعتِ نفس ہے اور انا نب کا جو گا اور اپنی سے بھی ہم کو عزت وذلت کا وشہرت تو مل جائے گی لیکن اجز نبیں ملے گا بلکہ انا نبیت عداوت کو جنم دے گی تیجہ ہماج میں استشار بیدا ہو گا اور آخر میں ہم کو ذلت نفیب ہوگی۔ ہمارا کا م چا ہے دینی ہو یا دنیاوی اس میں لٹمیت ہونا چا ہے عزت وذلت کا بلکہ بدخد میں جو گی از اوالو اللہ ہے کوئی انسان نہیں ۔ ہم کو ذلت کا جائو ہیں گو نیا کو اپنا فلام بن کر ماناع دنیا کو اپنا فلام بن کر خالق دنیا کو بھول نہیں جانا چا ہے بلکہ خالق دنیا کا فلام بن کر ماناع دنیا کو اپنا فلام ہوں ہے۔ پیس ہم کو میں ہو ہو ہے۔

ا مامناً نے فرمایا کہ'' اپنے نفس پرلعنت جھیجو کیونکہ نفس تم کو ذلیل کرتا ہے اور ہرایک کے لئے نفس مشکل ہے'' ترکِ دنیا کا مقصد بھی تہذیب وتزکی نفس ہے اور مطلب زہد فی الدنیا ہے۔

(مطبوعه ما هنامه 'نورحيات' مئی جون ۱۹۹۵ء)

## مهدویت \_ایک سفرمنزلِ احسان کی طرف

#### (جشن میلا دامامناً کے موقع پر پیش کردہ ایک مقالہ پر تبصرہ)

اس عنوان کے دوجز قابل توجہ ہیں ایک ہے مہدویت اور دوسراا حسان بہمیں بیجا ننا جا ہے کہ مہدویت سے کیا مراد ہے اور منزلِ احسان کیا ہے اور کس طرح مہدویت منزلِ احسان تک پہنچنے کا ذریعہ بن سکتی ہے۔

یہ بات ذہن نشین رہے کہ مہدویت کوئی نیا فدہب یا نیادین نہیں ہے بلکہ اصل اسلام ہے عین اسلام ہے تعبیر اسلام ہے ر روح اسلام ہے مہدویت اس پیام وتعلیمات کا نام ہے جن کا اظہار خاتم ولایت محمد میخدیفۃ اللہ امامنا سید محمد مہدی علیہ الصلاۃ والسلام کے ذریعہ ہوا۔ ان تعلیمات کوفر اُنفِ ولایت محمد میے کہا جاتا ہے۔ اب سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ دین اسلام کی پیمیل کے بعد ان فرائض کی ضرورت کیوں لاحق ہوئی۔

صرف مخصوص صحابہ \* کو یہ باطنی تعلیم دی یہ سلسلہ اولیائے کرام ہیں جاری رہائین یہ تعلیمات فرض کی حیثیت نہیں رکھتی تھیں کیوں کہ انہیں فرض قرار دینے کی ذمہ داری خاتم ولایت تھ یہ کے ہیردتھی۔ چنانچہ ام مہدی موعود علیہ السلام نے ان تعلیمات کوعوام کے سامنے فراکض ولایت کی حیثیت سے پیش کیا یعنی جو نعت الہی مخصوص لوگوں تک محدودتھی وہ عوام کے لئے عام کردی گئی۔ اب جس ہیں جتنی صلاحیت ہووہ اتنا قرب اللی کی طرف بڑھ سکتا ہے۔ یوں کہا جا سکتا ہے کہ دورنبوت اور دورولایت کے درمیانی زمانہ میں اولیائے کرام کی صلاحیت ہووہ اتنا قرب اللی کی طرف بڑھ سکتا ہے۔ یوں کہا جا سکتا ہے کہ دورنبوت اور دورولایت کے درمیانی زمانہ میں اولیائے کرام کی مہدی موعود کی بعثت کے ذریعہ ان اللہ تعلیمات سے دوشناس ہوتے گئے پھر اللہ تعالیٰ نے مہدی موعود کی بعثت کے ذریعہ ان محمد اللہ کے مہدی موعود کی بعثت کے ذریعہ ان محمد اللہ کے مہدویت فلال میں ہمیں یعتیں مل گئیں جو مہدویت کہلاتی ہیں۔ اور مہدویت خدا اور اس کے بندوں کے درمیان رشتہ محبت استوار کرتی ہے۔ مہدویت فلسلمین موجود کی خوا میں اسلام کے جو الرق ماری کانام ہے۔ امامنا نے صاف الفاظ ہیں اعلیان فرمادیا کہ تصدیق بندہ محمل است ' مہدویت فلسلمین کی جو تعریف بیان کی گئی ہے۔ وہ تو ایس کے بندہ حق تعالی کھو کہ خوا ہے۔ احدان کیا ہے۔ حدیث جر کیل میں دسلمی کی جو تعریف بیان کی گئی ہے۔ احدان کیا ہے۔ حدیث جر کیل میں دسلمی کی جو تعریف بیان کی گئی ہے۔ ایک طبقہ سرے سے دو بیت کامنکر ہے۔ دوسراطبقہ دار آخرت میں دیدار کا قائل ہے اور تیس اطبقہ دار دنیا میں دیدار الجہ دار تو نیس دیدار الجہ دار دنیا میں دیدار الحقہ دار دنیا میں دیدار الحقہ دار دنیا میں دیدار الحقہ دار دنیا میں دیدار خوا کومکن قرار دیا اور اس منزل تک پہنچنے کار است بھی بتلادیا اور آبیات قرار دیا ہوں دور موجود نے دار دنیا میں دیدار خوا کومکن قرار دیا اور اس منزل تک پہنچنے کار است بھی ہتا دیا اور آخر ہے دور موجود نے دور دیا میں دیر الحقہ دار دیا ہوں دیا ہوں دیا ہو اس میں موجود نے دار دنیا میں دیر الحقہ دار دیا ہوں دیں موجود نے دار دنیا میں دیر الحقہ دیا ہو موجود کے دور دیا میں دیر الحقہ دیں میں موجود کے دور دیا میں دیر الحقہ دیں موجود کے دور موجود کے دور

امامنامہدی موعود نے فرمایا کہ'' خداکو پہنچنے کے لئے عشق ضروری ہے۔ اور عشق دل کی توجہ ہمیشہ خدائے تعالی کی طرف قائم رکھنے سے حاصل ہوتا ہے۔ اس طرح کہ دل میں کوئی چیز مائل نہ ہو۔ بحث مہد گی سے قبل اولیائے کرام وصوفیائے عظام نے ترک خودی کے بجائے محنت ومشقت کے ذریعہ معرفتِ خدا کی جبتو کی لیکن خاتم ولایت محمد بیٹنے محنت کو محبت سے بدل دیا اور منزلِ احسان کا سفر آسان کر دیا۔ فرائض ولایت طالب حق کو بہت نزد یک کے راستہ سے منزلِ احسان تک پہنچاتے ہیں۔ منزلِ احسان کی طرف سفر کا پہلا طریقہ ترک دنیا ہے۔ دنیا سے مراہ ستی وخودی ہے۔ ونیا سے مراد فس ہے۔ امامناً نے فرمایا۔ ''ورائے ترک دنیا ایمان نیست' ایمان سے مراد ذات خدا اور ترک دنیا سے مراد ترک ہستی وخودی ہے۔ آیت کریمہ ''فمین کان پور جوا لقاء ربہ فلیعمل عملا صالحا'' کی تفیر میں فرمایا کی مراد فنائے وجود لیعن ہستی وخودی ہے۔ آیت کریمہ 'فمین موتا نے کہ جب تک انسان فس کی غلامی سے آزاد منیس ہوتا وہ حق کی طرف رجوع نہیں ہوسکتا۔ اس لئے طالب حق کے لئے سب سے پہلے تزکیہ فس اور تصفیہ قلب ضروری ہے۔ حصولِ شیعت سے ترکیہ فس ہوتا ہے مصولِ طریعت سے ترکیہ فس ہوتا ہے۔ حصولِ طریعت سے ترکیہ فس ہوتا ہے۔ اور حصولِ حقیقت سے تجلیہ روح حاصل ہوتا ہے۔

میں'' طلب دیدارخدا'' کوفرض قرار دیا۔معلوم ہوا کہ دیدارخدا ہی منزلِ احسان ہے جہاں صاحب ایمان طالب صادق ہی پہنچ سکتا

ہے۔جس کی انا نیت اور خودی فنا ہو چکی ہو۔

تز کیفنس کے بعد طالب کا دل خدااور رسول کی محبت سے معمور ہوجا تا ہے۔ دنیا و مافیھا سے اس کا دل سر د ہوجا تا ہے اور اس میں عشقِ الٰہی کا چراغ روشن ہوجا تا ہے اور یہی چراغ را عِشق میں مشعل راہ کا کام دیتا ہے۔

تز کیۂ نفس وتصفیہ کے قلب کے لئے طالب حق کوایک رہبرِ صادق کی ضرورت ہوتی ہے جو ہر قدم پراس کی رہنمائی کر سکے اور مہدویت میں بھی صحبتِ صادقین فرض ہے۔

اس طرح عزلت ازخلق 'ہجرت' تو کل اور ذکر دوام' منزلِ احسان کے اس سفر کے زادِراہ ہیں جن کے بغیریہ سفر ناممکن ہے۔ ان تمام فرائض کا مقصد بندہ کواس قابل بنانا ہے کہ وہ اپنے خالق کو یا سکے۔

حضرات! کسی بھی سفر کے لئے پہلے ارادہ کرنا پڑتا ہے اس کے بعد سفر کی تیاری پھر سفر کا آغاز۔ منزلِ احسان کی طرف سفر کا ارادہ کیا ہے اس کا اصطلاحاتِ صوفیہ میں اس طرح ذکر ہے کہ' ارادہ دل میں عشق کی آگ کی ایک چنگاری ہے جو دعوتِ حقیقت کی طرف راغب کرتی ہے' یعنی عشقِ اللی کی طرف رغبت' ارادہ' ہے ارادہ کونیت بھی کہہ سکتے ہیں اور طلب بھی۔ امامناً نے'' طلب دیدار خدا'' کوفرض قر اردیا ہے۔ اور طلب میں تقویت پیدا کرنے کے لئے اصلاحِ نفس کی تعلیم دی ہے یعنی قوتِ ایمانی کے ذریعی نفس پرقابو یا تا کہ دل خدا کی طرف مائل ہواور وصال حاصل ہو۔

طالب حق جب ترک دنیا یعنی ترک فنس کرے دنیا و مافیھا ہے بے نیاز ہوکرع زلت از خلق اختیار کرتا ہے یعنی ظاہری طور پر دنیا داروں کی صحبت سے دور رہتا ہے اور باطنی طور پر دل کوغیر حق کی محبت سے خالی رکھتا ہے اور دل کوغیر الله کے خطرہ سے بچائے رکھتا ہے اور صادقین کی صحبت اختیار کرتا ہے اور کی اختیار کرتا ہے یعنی خدا کوا پناو کیل مقرر کر کے خود کوخدا کے حوالے کر دیتا ہے۔ اور اُس کی مرضی یعنی تقدیر پر راضی ہوجاتا ہے۔ اور تی سبیل الله ہجرت کرتا ہے یعنی خدا کوا پناو کیل مقرر کر کے خود کوخدا کے حوالے کر دیتا ہے۔ اور اُس کی مرضی یعنی تقدیر پر راضی ہوجاتا ہے۔ اور تی سبیل الله ہجرت کرتا ہے یعنی خااہری طور پر تو وطن سے کین باطنی طور پر اپنے فنس سے اور اُس کے معنی مقر میں ذکر الله کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ کیونکہ ذکر دل کا صیقل ہے اور دل محلِ معرفت ہے۔ الله تعالیٰ کی معرفت اور اس کے جمال کا مشاہدہ دل کی طاص اہمیت حاصل ہے۔ کیونکہ ذکر دل کا صیقل ہے اور دل محلِ معرفت ہے۔ الله تعالیٰ کی معرفت اور اس کے جمال کا مشاہدہ دل کی صفت ہے بدن اس کا تابع ہے۔ الله تعالیٰ فرما تا ہے۔ '' قیا مت کے دن آدمی کو خدمال کا م آئے گا''قلب سلیم وہ دل کے ہے۔ الله تعالیٰ فرما تا ہے۔ '' قیا مت کے دن آدمی کو خدمال کا م آئے گا''تا ہے۔ الله تعالیٰ خرمال ہو تھے۔ حضرات ! یا در ہے کہ مہدویت میں پاس انفاس یعنی ذکر الله کے ذریعہ قلب کوسلیم بنایا جاتا ہے تا کہ وہ انواز الله سے منور ہو سیکے اور طالب حق بصیرت کی منزل پر فائز ہو سیکے۔ حضرات! یا در ہے کہ مہدویت کی فلسفہ کا نام نہیں ہو بلکہ مل کا م ہے۔ ہم ہزار وں صفحات بھی اس پر لکھد یں یا گھنٹوں' مہینوں یا برسوں' اس پر تقریر کر تے رہیں تو بھے تھا میں کہ ساتھ میں لازم ہے اگر ہم اس حقیقت کو بچھ لیتے ہیں تو یقینا مزل احسان کی طرف ہماراسفر آسان ہوجائے گا۔

(مطبوعه ما مهنامه "نورحیات " دُسمبر ۱۹۹۵ء )

# تذكرهٔ حضرت بندگی میاں شاہ نعمت ط

فانی فی اللهٔ باقی باللهٔ مقراض بدعت ٔ دافع بلیات ٔ شهید فی سبیل الله سنه ولا دت ۸۷ هر- تاریخ شهادت۲۲ رشعبان ۹۳۵ ه

حضرت بندگی میاں شاہ نعت علی والد شخی بڑے والد شخی بڑے والد شخی بڑے والد کے بعد منصب آپ کو ملالیکن جوانی طبیعت کی تختی کی وجہ سنجال نہ سکئ سیاہ نسب حضرت ابو بمرصد لیل سے جاماتا ہے۔ والد کے انتقال کے بعد منصب آپ کو ملالیکن جوانی طبیعت کی تختی کی وجہ سنجال نہ سکئ سیاہ گری اور پہلوانی میں ماہر سے کسی اختلاف کی وجہ سے سات اکابر گجرات اورا یک شاہی غلام عبداللہ جبشی کے لڑکے گوتل کر ڈالا سلطان محمود نے آپ کی گرفتاری کے لئے تقریباً ایک ہزار سوار روانہ کئے ۔ لیکن آپ اطلاع ملتے ہی اپنے ساتھیوں کے ساتھ نکل گئے ۔ سانی دلی ۔ آپ نے ساتھیوں کو نماز کے لئے رکنے کو کہالیکن خلاف مصلحت ہم کھر کر وہ چلے گئے ۔ آپ زبر صورت نماز اواکر نے کا فیصلہ کیا اور وضوکر کے نماز میں مشغول ہو گئے ۔ سرکاری سوار بھی آپنچ لیکن آپ کو پہچپان نہ سکے اور آگ بڑھ ھے ۔ دوسر سے سواروں کو پالیا اور سب کو تہ و تیخ کر کے شاہ نعت کے بھا نے ابوٹھ کا سرا سے ساتھ لے گئے آئیں گمان تھا کہ یہی شاہ نعت گئے ۔ دوسر سے سواروں کو پالیا اور سب کو تہ و تیخ کر کے شاہ نعت کے بھا نے ابوٹھ کا سرا سے ساتھ لے گئے آئیں گمان تھا کہ یہی شاہ نعت گئے ۔ دوسر سے سواروں کو پالیا اور سب کو تہ و تیخ کر کے شاہ نعت کے بھا نے ابوٹھ کا سرا سے ساتھ لے گئے آئیں گمان تھا کہ یہی شاہ نعت گئے ۔ دوسر سے سواروں کو پالیا اور سب کو تہ و تیخ کر کے شاہ نعت کے بھا نے ابوٹھ کی کا سرا سے ساتھ لے گئے آئیں گمان تھا کہ یہی شاہ

نماز سے فراغت کے بعد شاہ نعمت ٹے کسی اہل موضع سے پوچھا کہ یہاں اذان کس نے دی تو اُس نے کہا کہ متوکلوں کی ایک جماعت حضرت سید محمد جو نپوری کی سرکردگی میں احمد آباد سے یہاں آئی ہوئی ہے۔ یہن کر آپ اُس وقت حضرت امامنا مہدی موعود کی خدمت اقد س میں حاضر ہوئے۔ اس وقت امامنا بیان قر آن فر مار ہے تھے۔ بیان من کر شاہ نعمت ہے اختیار ہو گے اور افعال گذشتہ کو یاد کر کے رونے گے بعد نماز مغرب امامنا نے ان کونام سے پکارا۔ آنخضرت کی نظر پڑتے ہی ساری برائیاں محوہ وکئیں۔ آپ گذشتہ کو یاد کر گئے۔ اور اپنی قتل وغارت گری کا تمام ماجر اکہ یہ سنایا۔ حضرت امامنا نے ذکر خفی کی تلقین کی اور فر مایا کہ خدا غفور ورجیم ہے گناہ بخش دے گالیمن میں ان ساس کے مستحق سے معاف کر انا ضروری ہے۔ چنا نچہ امامنا کی اجازت سے شاہ نعمت گاناہ معاف کر ان عام رونی ہو گئے اور آ واز دی۔ تلوار دیکھر وہ ڈرگیالیمن قاتل نعمت کے بجائے عاجز وغریب نعمت گو کھڑا پایا۔ با ہر نکلا آپ نے تلوار اس کے ہاتھ میں دی اور کہا کہ تیر بے لڑکے کا قصاص ادا کر نے آیا ہوں اور گردن جھکا دی۔ اس تغیر پرعبد اللہ کو خواہش ظاہر کر دی۔ اس طرح آپ نے تمام واقعہ کہ سنایا۔ اس نے خون معاف کر دیا اورخود بھی امامنا کی خدمت میں چلنے کی خواہش ظاہر کر دی۔ اس طرح آپ نے تمام مستحقین سے ان کے حقوق معاف کر اے۔ اور مکان جاکراپنی کی خدمت میں جلنے کی خواہش ظاہر کر دی۔ اس طرح آپ نے تمام مستحقین سے ان کے حقوق معاف کر اے۔ اور مکان جاکراپی

بیویوں کا حق ادا کر کے انہیں ان کا اختیار دے دیا اور کہا کہ بندہ نے حضرت سید گھر کی صحبت اختیار کر لی ہے۔ آپ عبداللہ کے ہمراہ روانہ ہوگئے۔ پیٹن (نہر والا) میں حضرت امامناً ہے آ ملے عبداللہ بھی تصدیق ہے مشرف ہوئے۔ ہجرت کرتے ہوئے تھٹھ پہنچ تو گجرات سے ان کی بیویوں کا خط وصول ہوا کہ آکر ہمیں بھی لے جائیں ہم بھی حق کے طلب گار ہیں۔ آپ نے عذر کیا کہ مجھے آخضرت کی جدائی منظور نہیں ہے لیکن امامناً نے اسے مقصد خدا ہتلا کرآپ کوروانہ فرمایا۔

شاہ نعمت جب واپس ہوئے تو امامناً فرہ مبارک میں تھے۔ یہاں آپ آخر وقت تک امام آخر الزماں کے ساتھ رہے۔ بہ وقت وصال آپ کی آہٹ یا کرامامناً نے یو چھا کہ کون ہے؟ آپ نے کہا کہ بندہ نعمت ہے۔ فرمایا کہ نعمت کو معدالل وعیال کے اللہ نے بخش دیا۔ اورا پی ٹو پی اپنے دست مبارک سے شاہ نعمت کے سر پر رکھ دی۔ رحلت کے بعد شاہ نعمت ہی نے آپ کونسل دیا۔ (تذکر ۃ الصالحین بنج فضائل سوانح مہدی موعودً)

بشارتیں: حضرت شاہ نعت معلق اما مناعلیہ السلام نے جو بشارتیں دی ہیں وہ درج ہیں۔

آنخضرت نے شاہ نعت گل کو معداہل وعیال بخش دیئے جانے کی بثارت دی اور انہیں خلفاء اثناعشرہ مبشرہ میں شار کیا لیعن قطعی جنتی ہونے کی بثارت دی۔ آنخضرت نے شاہ کو مقراض بدعت کہا اور فانی فی اللہ 'باقی باللہ ہونے کی بثارت دی۔ امامناً نے فرمایا کہ میاں نعمت گل کے نام کا سرحرف نون ہے سرسے پاؤں تک نورخدا سے منور ہیں نیز فرمایا کہ آپ عہد ولایت کے عمر میں سے میں ۔ مردشجاع ہیں۔ حیاء میں ثانی عثمان ہیں۔

آنخضرت نے آیت و لایًا تَلِ اُولُوا الْفَضُلِ مِنْکُمُ وَالسَّعَةِ اَنُی یُّوتُوْ ا اُولُی الْقُربی وَالْمَسٰکِیُنَ وَالْمُهٰجِدِیُنَ فِالْمُهٰجِدِیُنَ فَالْمُهٰجِدِیُنَ فَالْمُهٰجِدِیُنَ فَالْمُهٰجِدِیُنَ فَالْمُهٰجِدِیُنَ فَالْمُهٰجِدِیْنَ مِی سَبِیُلِ اللّٰهِ وَلَیَعُفُو اُ وَ لَیَصُفَحُو اُ (سورہ النور آیت ۲۲) تر جمہ: اور تم کھا بیٹیس تم میں سے بڑائی والے اور صاحب مقدور اور اس بات کی کہوہ کچھنہ دیں گے قرابت داروں اور محتاجوں اور الله کی راہ میں ججرت کرنے والوں کو اور ان کو چاہئے کہ معاف کردیں اور درگذر کریں۔ (نقلیات بندگی میاں عبد الرشید عاشیر تریف پنج فضائل تذکر ۃ الصالحین)

نو کل : اگرکوئی راہ خدامیں فتوح لاتا تو آپ ضرورت ہوتو قبول فرماتے ور نہ لوٹا دیتے کہ آج ہم مضطرنہیں ہیں دوسرے کسی دائر ہمیں پہنچادو۔ حضرت شاہ نعمت ؓ! یہ تو کل کا پھل ہے مضبوط پہنچادو۔ حضرت شاہ نعمت ؓ! یہ تو کل کا پھل ہے مضبوط پکڑلو۔

سویت: حضرت بندگی میال شاہ نعمت گل کو صحابی مهدی ہونے کا شرف حاصل ہے آپ کا ہر کام امامناً کی اتباع میں ہوتا تھا آپ صرف اضطراب کی صورت میں ہی فتوح قبول فرماتے تھے۔ نا گور میں شاہ نعمت گلے دائر ہمیں ایک شخص کا انتقال ہو گیا۔ پچاس فیروزی سے ترکہ میں سویت کردینے کا حکم دیا اور بی آیت پڑھ کرسنائی۔''

تحقیق کہ جولوگ ایمان لائے اورانہوں نے ہجرت کی اپنے مال وجان سے راہ خدا میں جہاد کیا اور جن لوگوں نے ان کو پناہ دی اوران کی مدد کی وہ سب (مونین ) ایک دوسرے (کی میراث) کے ولی ہیں جولوگ ایمان لائے اورانہوں نے ہجرت نہ کی تمہاراان سے میراث کا کوئی تعلق نہیں جب تک کہوہ ہجرت نہ کریں۔ (جزء ارکوع۲)

ایک بوہرہ جوشاہ نعمت گا تانقین شدہ تھا شاہ نظام کے پاس عشر لایا تو شاہ نظام نے فرمایا کہ بیتمہارے مرشد کا حق ہے انہیں پہنچادو۔ آپ کے پاس آیا تو شاہ نعمت نے فرمایا کہ بیفتوح لینا جائز نہیں ہے۔ کیونکہ فنس کا تکیہ ہوتا ہے اس کوشاہ دلا ور کے پاس پہنچادوتو خدا کو پہنچ جائے گا۔

حضرت بندگی میاں شاہ نعت ٹے فرمایا فتوح ان فقراء کاحق ہے جو خدا تعالیٰ پر تو کل رکھتے ہوں اور کسب ترک کر چکے ہوں۔ چنا نچیسندھ کے دائر ہمیں کچھ عور توں نے کشیدہ کاری کی تو آپ نے انہیں سویت دینے سے منع فرمادیا۔ (نقلیات بندگی میاں عبدالرشید پنج فضائل)

تا نیر پسخو روہ: گروہ مہدویہ میں جھاڑ پھونک کے بجائے پسخو ردہ کا طریقہ رائج ہے جورسول مقبول صلعم کی اتباع ہے۔ چاپا نیر میں شاہ نعمت کے پاس ایک شخص آیا جس کی گردن تیڑھی ہوگئ تھی اس نے عرض کیا کہ کچھ پڑھ کر پھونک دیجئے۔ آپ نے فرمایا کہ میں پڑھنا نہیں جانتاا گرچا ہوتو پسخو ردہ لے لوانشاء الله شفا ہوجائے گی۔ اس نے پسخو ردہ لے کر پچھ گردن پر ملااسی سے شفاء ہوگئ۔

بیلا پور میں کسی کے گھروں میں پھر گرتے تھاس آسیب سے لوگ پخت خوف ودہشت میں مبتلا تھے۔ شاہ نعمت ؑ کے حکم سے اجماع کا پسخور دہ گھروں کے چاروں طرف چھڑک دیا گیااور آسیب ز دہ کو پلا دیا گیا۔ جس سے بلادافع ہوگئی۔

ایک دن نظام الملک والی احمرنگر نے عرض کیا کہ قلعہ میں شیاطین بہت ہیں اور خطرہ کا باعث بنے ہوئے ہیں۔ شاہ نعمت ٹن تین تدبیریں فرمائیں جن میں سے ایک بیتھی کہ اجماع المومنین کا پیخوردہ پلاؤتمام بیاریاں اور بلائیں دفع ہوجائیں گ ( پنج فضائل تذکرۃ الصالحین )

فضائل: فره مبارک میں فرزندامام آخرانز ماں میاں سید حمیدالله علیل ہو گئے امامنًا نے بی بی ملکان سے فرمایا کہ میر ہے اصحاب کو کھلا کو تو شفا پاؤ گے۔ بی بی نے چند صحابہ کو کھلا یا۔ لیکن شاہ نعمت موجود نہ تھے بی بی نے عرض کیا کہ ان کی سویت کا کھانا ان کے گھر بھیج دیں گے۔ امامنًا نے فرمایا کہ جب وہ اپنے گھر آئیں تو انہیں بلا کر سید حمید کے پاس بٹھا کر کھلا و جلد شفا ہوگی۔ چنا نچہ آپ کو فرزندامامنًا کے بزد کیکھلا یا گیا' جب آپ روانہ ہوئے تو امامنًا نے بی بی سے فرمایا کہ میاں نعمت کے قدموں تلے دیکھو کہ سیاہ گو لے لڑھئے جارہ ہیں۔ جو بلیات ہیں ان بھائیوں کے قدموں کی برکت سے دفع ہو گئیں۔ اس لئے شاہ نعمت سے کو افع بلیات کہا جا تا ہے۔

میں ۔ جو بلیات ہیں ان بھائیوں کے قدموں کی برکت سے دفع ہو گئیں۔ اس لئے شاہ نعمت سے کو کہ تھی تے ہواب دیا کہ بندہ کسی نے شاہ نعمت سے کھا کہ کو کہ نیاں میں نے شاہ نعمت سے کہا کہ لوگ نئے نئے آتے ہیں بیان قرآن ذرانر می و آئیگی سے کیجئے آپ نے جواب دیا کہ بندہ

حضرت مہدیؓ کی صحبت سے بہرہ ورہے طالب دنیا بندہ کے پاس آتا ہے توحق گوئی میرا فرض ہے اگروہ رہااس کے نصیب اوراگر بھاگ گیا توبلا گئی۔ بندہ کسی کا تابع نہیں ہے۔اس واقعہ ہے آپ کی حق گوئی ظاہر ہوتی ہے۔

سفر کے دوران فقراء بخت مضطر تھے۔ یعنی فاقہ چل رہاتھا شاہ نعمت دوسرے قافلہ کے لوگوں کو پانی پلانے لگے اور جو کچھ حاصل ہوتا اس سے اپنے فقیروں کو کھلاتے ۔ ایک دن ایک کوڑی سے ملاقات ہوئی جس کے جسم سے ریزش بہدرہی تھی ۔ اور ایک آنکھ سے خون جاری تھا۔ شاہ نے پانی پلایا اس کوڑی کے ہاتھ بغیر ہڈی کے دیکھ کرآپ سمجھ گئے کہ بیخواجہ خصر میں ۔ اس وقت دونوں گلے مل گئے۔

جب اس خلیفہ امامناً کے قدم گجرات سے دکن کی طرف اٹھے تو دریائے گوداوری میں طغیانی تھی۔ آپ بسم الله کہکر پانی میں اتر کر اتر گئے پانی کمیاب ہوگیا۔ پہلے فقراء کرام اور بعد آپ پار ہوئے۔ ( پنج فضائل 'منہاج التو یم ) حاشیہ میں لکھا ہے کہ ندی میں اتر کر آپ نے انگشت مبارک سے اشارہ کیا تو پانی جدا ہوکرایک راستہ بن گیا جس میں سے تمام لوگ پار ہوگئے۔

آپ کی صحبت کیمیااثر کا حال دیکھئے کہ دکن کے راستہ میں سات بیروزگار گجراتی سپاہی ملے جوروزگار کی تلاش میں برہان پور جارہ سے تھے۔آپ نے فرمایا کہ ہمارے ہاس نوکر ہوجاؤ۔انہوں نے تعجب سے کہا کہ آپ فقیر ہیں ہم کو تنخواہ کہاں سے دیں گے۔آپ نے فرمایا کہتم کواس سے کیا غرض۔ ہر شب اپنی تنخواہ لے لیا کرو۔ کام صرف یہی ہے کہ ہمارے ساتھ رہو۔وہ لوگ راضی ہوگئے۔اور اہل دائرہ کے ساتھ نماز اداکر نے گے اور بیان قرآن سننے گے۔ دودن تک تنخواہ لیتے رہے لیکن تیسر سے دن ان کامقدر چمک اٹھا تمام سپاہی تصدیق مہدی سے مشرف ہوگئے۔ ترک دنیا کر کے تلقین پائی۔ بیساتوں طالبان خدالوہ گڑھ میں شاہ نعمت کے سامنے شہید ہوگئے اور گئے اور ہیاں۔

ایک اہل دائر ہ نے جن کے والد مالدار تھے شاہ ہے آپ کی دختر سے شادی کی درخواست کی توجواباً فرمایا کہ میں اپنی لڑکی اس شخص کو دوں گا جس کا لباس پیوند بھرا ہو یعنی طالب کا مل ہو۔ چنا نچہ آپ نے اپنے دونوں لڑکیوں کی شادی دائر ہے کے ایسے فقراء سے کی جو آپ کے ہم نسب نہ تھے بعض لوگوں نے اعتراض کیا تو فرمایا کہ جھے ان کے نسب سے غرض نہیں بلکہ ان کی دینداری سے غرض ہے۔ میں نے اس آیت پرعمل کیا ہے۔ جو الله تعالی نے فرمایا ''خدا کے زد دیک زیادہ عزت والا وہ ہے جو تم میں زیادہ پر ہیزگار ہے' (سورہ الحجرات آیت برا) اس واقعہ میں اہل بصیرت کے لئے سامان عبرت موجود ہے۔

بندگی میاں شاہ نعمت کے دائر ہ کی بی بیاں جمعہ کے روز میاں کے گھر آئیں بی بی نعظیم کے لئے نہیں اُٹھیں۔میاں کو خبر ہوئی تو بی بی سے دریافت فرمایا کہ کیوں نہیں اٹھیں۔ بی بی نے عرض کیا کہ اس وقت بچہ کو دودھ پلارہی تھی اس لئے نہیں اُٹھی۔میاں نے فرمایا کہ خدائے تعالی اس بچہ کواٹھالے گا۔ دوسرے ہفتہ میں اس نیجے نے وفات یائی (حاشیہ)

بندگی میاں شاہ نعمت ؓ کے دائر ہ سے ایک برا درموافق کے گھر گیا۔ شاہ نعمت ؓ نے اس برا درکوراستہ کا خرج دے کر دائر ہ کے باہر کر دیا اور فر مایا کہ اس تھجلی بھرے اونٹ کوعلیحدہ کر دینا چاہئے تا کہ دوسروں کو تھجلی نہ لیٹے ( حاشیہ ) بندگی میاں شاہ نعت ٹے فرمایا کہ خدائے تعالیٰ نے اس زمانہ میں بندہ کو باطنی تقویٰ کامل عطا کیا۔اس کے بعد آپ تعبۃ الله کوتشریف لے گئے۔(حاشیہ)

موضع ہیرم میں آپ کے رشتہ دار ملنے آئے۔ آپ نے ان کی خاطر و مدارات کی ان میں سے ایک نے کہا کہ ہم آپ کے قرابت دار ہیں تو شاہ نے فر مایا کہ میر ہے قرابت دارتو یہ فقراء ہیں جو طالبان حق ہیں۔ تم لوگ ملک بڑے (والد) کے اقرباء ہوں گے۔ البتہ جب تم لوگ ترک دنیا کر کے ہجرت کر کے آئیں گے اس وقت ہمارے قرابت دار ہوں گے۔ ایک دن میاں ابراہیم آپنے تین بچوں کو لے کر جارہ جے تھے تا کہ دوسروں کو دیدیں کہیں ان کی پرورش کی فکر عبادت میں خلل نے ڈالے آپ نے فر مایا کہ تمہار ااور ان کا راز ق خدا ہے ان کے سبب تمہارے درجے بلند ہوں گے۔ جاؤذ کر خدا میں مشغول ہوجاؤ۔

حضرت بندگی میران سیر محمود کے وصال کے وقت شاہ یعقوب آٹے سال کے تھے من بلوغ کو پہنچے تو پدر محرم کی تلقین کے مطابق ذکر خفی کے تازہ دم کے لئے شاہ نعمت کے پاس حاضر ہوئے۔لیکن آپ نے مناسب نہ سمجھا کہ میران سیر محمود گے دم پر اپنادم دیں۔لیکن ثانی مہدگ کی روح مبارک سے آپ کو تازہ دم دیے کا حکم ملا کہ ہم اور تم ایک وجود ہیں۔ چنانچے شاہ نعمت نے شاہ یعقوب کو بلوا کر ذکر خفی کا تازہ دم دیا اور فر مایا کہ پس تم کو میران سیر محمود گا دم یا ددلایا ہوں اپنا نہیں اس لئے شاہ یعقوب میران کے سلسلہ سے مخلوق کو تربیت کرتے تھے۔اس واقعہ سے آپ کی بزرگی معلوم ہوتی ہے کہ آپ آل مہدگ کا کیسااحتر ام کرتے تھے۔معرکہ بدرولایت میں عدم شرکت پرشاہ نعمت کی برتی معلوم ہوتی ہے کہ آپ آل مہدگ کا کیسااحتر ام کرتے تھے۔معرکہ بدرولایت میں عدم شرکت پرشاہ نعمت کی بہت رنج ہوالیکن بیتو مصلحت خداوندی تھی۔

حضرت بندگی میاں شاہ نعمت کے چار بیویاں اور چار لڑ کیاں تھیں۔میاں کبیر سجاوندی شاہ عبدالکریم نوری اور دیگر دوفقرائے دائر ہ آپ کے داماد تھے۔

خلفاء: آپ کے ہمشیرزادہ میاں ولی محمد' کبیر سجاوندی (داماد) میاں عبدالمومن سجاوندی میاں سید بڑے اور قاضی منتجب الدین (مولف مخزن الدلائل) آپ کے خلفاء ہیں۔

فرمودات: آپ نے فرمایا کہ نیک صحبت اس کو کہتے ہیں جو (فعل بدسے) اس کو منع کرے جس کا قول وفعل قرآن شریف کے خلاف ہواس معاملہ میں رعایت نہ کرے۔آپ نے فرمایا کہ جو شخص شریعت سے مرتد ہوا واجب القتل ہے۔ حضرت مہدی علیہ السلام نے بھی یہی حکم عائد کیا ہے لیکن علم ظاہری کی رعایت پینہ نہیں۔ الله کے پاس اُنٹی و عالم دونوں دوزخ کے عذاب میں برابر ہیں۔ دغیر بھی انسان نامہ) نیز فرمایا کہ جس نے خدائے تعالی کی راہ اختیار کرنے کے بعد دنیا کو طلب کیا تو وہ مرتد ہے یہاں تک کہ اس کام کورک کرے اورخود برحرام جانے اور تو جہ کرے تو خدائے تعالی اس کو بخشے۔ (عاشیہ)

بندگی میاں شاہ نعمت ؓ نے فرمایا کہ مبتدی طالب خدا کے لئے حجرہ سے باہر جانے میں بہت نقصان ہے کیونکہ ہر چیز کو دیکھتا ہے تو اس کی آرز وکرتا ہے' پریشان ہوتا ہے کیکن اگر منتہی جاتا ہے تو ہر قدم پر قدرت کی شہادت دیتا ہے۔ کیونکہ ہرچیز کو دیکھتا ہے اگرنفس میں خطرہ آتا ہے تواس کی نفی کرتا ہے اور اس پڑمل نہیں کرتا۔ بازار کو جانے سے اس کا کوئی نقصان نہیں ہوتا۔ (حاشیہ)
واقعہ شہاوت: آپ احمر نگر ہے لوہ گڑھر وانہ ہوئے۔ دائرہ میں روز انہ جو تیج کہی جاتی تھی وہ آپ کے خافین کے لئے نا قابل برداشت تھی کیکن حملہ کرنے کی جراء ت بھی نہتی ۔ قلعہ لوہ گڑھ کے سپاہیوں نے ۲۲ رشعبان ۹۳۵ ھوکوسہ پہر فقراء کے جروں کو آگ
لگادی۔ ثناہ کے صبر وخل کی دادد بھے کہ جروں کے جل جانے پر ایک میدان میں قیام فرمایا۔ اور عصر ومغرب کی نمازیں ملا کرادا کیں۔
کچھ فقراء جروں کی دوبارہ تعمیر کے لئے ککڑی 'گھانس وغیرہ لانے گئے تھے۔ آپ کے ساتھ صرف سولہ فقراء تھے مصلے پر بیٹھے ہوئے آپ نے سان کی طرف دیکھ کرمسکرایا۔ فقراء نے دریافت کیا تو فرمایا کہ آج آسان منور نظر آر ہا ہے حوروملک آرہ ہیں دیکھیں آج کیا ظاہر ہوتا ہے۔ چنا نچہ بعد عشاء کے حسب معمول تعبیج کہی گئی تو قلعہ دار کفش دار خاں کے حکم پرلوہ گڑھ میں پوشیدہ فوج حملہ آور ہوئی۔ فقراء نے بھی مقابلہ کیا اور جام شہادت نوش فرمایا اس روز جملہ سترہ طالبان حق شہید ہوئے۔ انسا لیسے و انسا الیسے د اجعون . شہادت کے وقت آپ کی عمر شریف اسٹھ برس تھی تمام شہداء لوہ گڑھ میں مدفون ہیں۔ (حاشیہ تذکرۃ الصالحین نئے فضائل)

قلعہ لوہ گڑ ہوفلک ہوں پہاڑوں پرواقع ہے جوشاہ نعت کی مزار مبارک کے مغرب اور شال میں واقع ہیں۔ قلعہ کے آثار آج بھی دکھائی دیتے ہیں۔ شاہ کا مزار مبارک ان پہاڑوں کے دامن میں واقع ہے۔ بازوہی چشمہ بہتا ہے اور ایک کنواں بھی ہے۔ جنوب مشرقی پہاڑوں کے باہرایک ڈیم اور کالے کالونی آباد ہے۔ اس کالونی سے آپ کے مزار مبارک کو پہنچنے کے لئے تقریباً پانچ میل کھیتوں اور کہساروں میں واقع بگرٹرٹری سے گزرنا پڑتا ہے۔ (فی الوقت سڑک تعمیر ہوچکی ہے۔ روضہ مبارک کے قریب پچھ دور پکی مرحک خواص وعوام ہے۔ آپ شہر پونا شولا پور سرک مراز کے جنوب میں ایک اونچے ٹیلے پر مسجد بنی ہوئی ہے آپ کا مزار آج بھی مرجع خواص وعوام ہے۔ آپ شہر پونا شولا پور اور دوسرے مواضعات میں حضرت نعمت بابا کے نام سے مشہور ہیں۔ براہ سڑک جانے والے زائرین پونا سے بمبئی شاہراہ کے ذریعہ جاسکتے ہیں۔ راستہ میں پونا اسٹیشن کے بعد کھرکی روڑگاؤں اور سلے گاؤں ملے گائے گاؤں پر ایک مقام کام سیٹھ سے شاہراہ کی ایک شاہراہ کی ایک شاخ بائیں جانب نکلتی ہے جوکالے کالونی جاتی ہے یہ کالونی شاہراہ سے تقریباً ۵ اکلومیٹر ہے۔

پہاڑ کے دامن میں ایک بڑے چبوترے پر ایک چہار دیواری ہے جس میں آپ کا ایک ہی مزار ہے۔ چار دیواری کے پیچھے چبوترہ ہے جو گئج شہیداں ہے اس لئے لوگ چار دیواری کے باہم ہی کھڑے ہو کرفاتحہ پڑھتے ہیں۔ چبوترے کے آس پاس دوسر ہے قبریں ہیں۔ ملاکہ ہوگئے شہیداں ہے اس لئے لوگ جوار دیواری کے باہم ہی کھڑے ہوئے والا بیآ فتاب ۹۳۵ ہو میں غروب ہو گیا لیکن اس کی کرنیں آج بھی ہمارے قلوب کو منور کررہی ہیں۔ عقل دنگ رہ جاتی ہے کہ کیسے آپ نے ان دشوار گذار را ہوں کو طئے کیا ہو گا اور آپ کا تو کل کیسا ہوگا۔ شہید فی سبیل الله کا مزار مبارک اور گئج شہیداں آج بھی منور نظر آتے ہیں۔ اور ایسامحسوس ہوتا ہے کہ ہم بارونق مقام پر کھڑے ہیں کیوں نہ ہوآپ کو تو ذات امامناً میں کا مل فنا حاصل تھی۔ (مطبوعہ ما ہنامہ ' نور حیات' نومبر' ڈسمبر اے 19ء)

# عاشق یاک

حضرت امام آخرالزمال مہدی کموعوڈ نے سلطنت شرقیہ کے تاجدار سلطان حسین شرقی کے ساتھ ۵ کے میں والی گوڑ راجہ رائے دلیت سے جہاد فر مایا اور فتح عظیم حاصل کی۔ جنگی قیدی سلطان کے ہاتھ لگے اس میں راجہ کے بھا نجے دلا وربھی شامل تھے۔ انہیں سلطان نے اپنی لا ولد بہن سلیمہ خاتون کے حوالہ کیا۔ میاں دلا ور ٹمیں غیر معمولی صفات پا کر انہوں نے امامنا کی خدمت اقد س میں روانہ کر دیا۔ حضرت مہدی نے دیکھتے ہی فر مایا کہ بید دلا ورنہیں شاہ دلا ور ہیں۔ انہیں ذکر خفی کی تلقین فر مائی اور اپنا دستِ مبارک ان کے ہاتھ پر رکھ کر فر مایا کہ '' مر یداللہ ہوجاؤ'' اس قدر اثر ہوا کہ میاں دلا ور بے ہوش ہوگئے اور کہتے ہیں کہ آپ کا دل ایسا منور ہوگیا کہ فرش سے عرش تک کوئی پر دہ ندر ہا۔

حضرت امامنا نے کہ ۸۸ھ ھیں بہ تھم خدا جو نپور سے جمرت فرما کردانا پور کی راہ کی۔ یہاں آپ کی حرم محتر م بی بی البعداد گ نے خواب دیکھا کہ حضرت سید محکولات خاتم ولا یہ تھے ہم کہ، مقرر کیا گیا ہے۔ بی بی نے آپ سے عرض کیا تو فرمایا کہ بندہ کو بھی خدا کا فرمان جواجہ کہ بندہ مہدی موجود ہے کین ابھی تاکیدی تھم نہیں ہے وقت پرخود بخو دظا ہر ہوجائے گا۔ بی بی نے اسی وقت نقعہ بی مہدیت کی سعادت حاصل فرمائی۔ اتفاق سے خیمہ کے بیچھے حضرت میرال سید محمود وار دشاہ دلاور ٹر بھی موجود تھے۔ اورانہوں نے یہ گفتگوں لی۔ اس موقعہ پر حضرت میرال سید مجمود جذبہ کو ہیت بیں ایسے سرشار ہوئے کہ بے ہوئی طاری ہوگی اور گر پڑے۔ حضرت مہدی کی معلوم ہواتو خودا گھا کراندر لے گئے اور فرمایا کہ سید محمود کا گوشت پوست اور ہال بال الا اللہ ہوگیا ہے اور فرمایا کہ جو پچھ فیض مجھے ملا ہے میرے واسطے سے سید محمود کو بھی ملا ہے۔ غرض ہوئی آنے پر تفعہ این وتلقین کا شرف حاصل کیا۔ تلقین کا ایسااثر ہوا کہ شاہ دلا ور صفر ہوئی اور رہنہ ہوگیا ہوئی۔ تشریف لائے تو رات کا ما جرہ عرض کیا اور حضرت مہدی کی نصعہ این وتلقین کا شرف حاصل کیا۔ تلقین کا ایسااثر ہوا کہ شاہ دلا ور مجبور دیا اور میں مستفرق ہوگئے۔ امام ہدی نے دانا پور سے کالی کارخ فرمایا تو شاہ کو سفر کے قابل نہ پا کر آئیس میاں درائ گئی محبد میں چھوڑ دیا اور اگر کہتے ہوئی نا بیا نیا ہی دوراغت کے بڑ رابعہ جہاز دیو بندر بہتی کر ہندوستان میں تشریف لائے اور ۲۰۰۹ ہو سے کاوائل میں احمہ کالی کی خدم میں کہا گی خدمت افد س میں خور ہوئے اور تا کو اور تا کو طرف چلے۔ میاں دراج بھی ساتھ ہوگئے۔ آپٹ نے میاں دراج تھی ساتھ ہوگئے۔ آپٹ نے میاں دراج بھی ساتھ ہوگئے۔ آپٹ نے میاں دراج تھی ساتھ ہوگئے۔ آپٹ نے ویاں دراج تھی ساتھ ہوگئے۔ آپٹ نے وادر میں طفح کر کے میاں دراج بھی ساتھ ہوگئے۔ آپٹ نے وادر میں طفح کر کے میاں دراج بھی ساتھ ہوگئے۔ آپٹ نے وادر میاں دون میں طفح کر کے میاں دراج بھی ساتھ کیاں دون میں طفح کر کے درانا پور سے اور تا دون میں حاصر

#### ىشارتىن:

حضرت مہدی علیہ السلام نے فر مایا میاں دلا وڑ پرعش سے فرش تک ایساروشن ہے جیسا کہ کسی کے ہاتھ میں رائی کا دانہ ہو۔ نیز فر مایا کہ جس طرح میرافیض تا قیامت جاری رہے گا اسی طرح میاں دلا ور گا بھی فیض قیامت تک جاری رہے گا۔ بندہ کواور میاں دلا ورکوسوائے خدا کے کوئی نہیں پہچانتا ہے۔

ایک روز آپ نے حضرت مہدیؓ سے عرض کیا کہ رسول اکرم علیہ کے چاراصحاب بزرگ تھے آپ کے حضور میں بھی ہونے چاہیں۔اما مناعلیہ السلام نے مراقبہ کر کے میاں سیر محمود میاں سیر خوند میر شمیاں شاہ نظام اور میاں شاہ دلا ور سے نام پیش کئے اور بالتر تیب ان میں اول دوم' سوم' چہارم اور پنجم خلیفہ ہونے کی بیثارت دی۔ شاہ دلا ور نے بیچھے ہٹ کر فر مایا کہ اصحاب کرام اشراف ہیں اور بندہ دلا ور سے لیکن مہدیؓ نے فر مایا کہ بندہ تحکیم خدا کہ در ہاہے۔

حضرت مہدی علیہ السلام نے فرمایا کہ جس طرح ہمارے حضور میں بارہ مبشر ہوئے ہوئے ہیں اسی طرح تمہارے پاس ہوں گے۔ چنانچہ اس بشارت کے مطابق شاہ دلا در کے بھی بارہ خلیفہ گذرے ہیں۔

حضرت شاہ دلا ور گوخواب میں خدا تعالی سے معلوم ہوا کہ تو اچھا کسان ہے تیری زراعت میں علم الیقین 'عین الیقین اور ق الیقین پیدا ہوتے ہیں۔اس خواب کوامامناً سے رجوع کیا تو فرمایا کہ ایسا ہی ہے۔آپ ٹے عذر کیا کہ یہ خصوصیت تو اشرافوں کی ہے بندہ دلا ور ہے۔امامنا نے فرمایا کہتم اشرافوں سے زیادہ اشراف ہو۔انہوں نے پھر عذر کیا تو فرمایا کہ بندہ اپنے سے نہیں بلکہ ہے تکم خدا کہہ رہا ہے۔ایک موقع پر شاہ دلا ور ٹے بندگی میاں عبد الکریم کوعین الیقین 'بندگی میاں عبد الملک کوعلم الیقین اور میاں یوسف کوحق الیقین ہونے کی بشارت دی تھی۔ فراہ مبارک میں شاہ دلاور ؓ نے معاملہ دیکھا کہ ایک بڑے گنبد میں مٹی کے کچے برتن بھرے گئے جب گنبد بھر گیا تو رکا یک آگئے۔ جب برتن بھراں ہوگئے تو آگ شخٹری ہوگئی۔ بیہ معاملہ امامٹا سے عرض کیا تو فر مایا کہ وہ گنبد میں ہوں جو برتن کچے ہیں وہ ہمارے اصحاب ہیں اسی طرح تمہارے اصحاب بھی ہوں گے اور پختہ ہوجا کیں گے۔ اس بشارت کے مطابق شاہ دلا ور ؓ نے بور کھیڑہ میں اپنے فقراء کے بارے میں بھی ایساہی معاملہ دیکھا جس کی تفصیل قومی کتب میں مل سکتی ہے۔

فراه میں حضرت مہدی نے شاہ دلاور کے حجرہ میں آ کرفر مانِ خدا کے مطابق ایک آیت ِقر آنی کوآپ کے حق میں قرار دیا۔

#### فضائل:

حضرت مہدی نے فرمایا کہ جس نے حضرت ابو بکر ٹ کو نہ دیکھا ہووہ میاں دلاور ٹ کودکھے لے۔امام الہدی نے آپ گو خلیفہ پنجم اور قطعی جنتی ہونے کی بیثارت دے کرفضیات میں اضافہ کر دیا۔ایک دن ایک عورت نے حضرت مہدی سے عرض کیا کہ اگر اجازت ہوتو جج کو جاتی ہوں۔غالبًا حضرت امام کی رائے میں اس عورت کا حج کو جانا مصلحت کے خلاف تھایا شرائط شرعی کی پیمیل نہیں ہورہی تھی۔ آپ نے فرمایا کہ جاؤیا دخدا میں مشغول رہو۔ پچھروز بعد دوبارہ اس خاتون نے عرض کیا تو فرمایا کہ جاؤیین مرتبہ میاں دلاور ٹے حجرہ کا طواف کرو۔اس نے ایسا ہی کیا۔تیسر بے طواف میں دیدار اللی بلا حجاب ہوگیا اور جذبہ کوت سے بے ہوش ہوگئیں۔ امامنا نے اپنا پسخوردہ بجوایا تو ہوشیار ہوئیں اور فرمایا کہ میر احج ہوگیا اور کعبہ نظر آگیا۔

اسی طرح میاں ولی جی کے والد میاں یوسف نے حضرت میراں سید محمود سے عرض کیا کہ اگر اجازت ہوتو فریضہ کج کی تکمیل کرلیتا ہوں۔ آپٹ نے بوچھا کہ س لئے جاتے ہو۔ کہا کہ خدا کے لئے۔ ثانی مہدی نے فرمایا کہ جاؤتین مرتبہ میاں ولاور کے جمرہ کا طواف کرواگر تمہارا جج قبول نہ ہوتو پھر جج کو جانا۔ تیسر بے طواف میں بغیر کسی حجاب کے دیدار خدا ہوگیا۔ میراٹ سے آکر کہا کہ خدا کی قسم میں نے خوند کا رکے صدقہ سے بہتم سرخدا کو دیکھا ہے۔ دوہ ختہ بعد میاں گا انتقال ہوگیا۔

الله الله! جب آپ کے جمرہ کا طواف کرنے برخدا کا دیدار ہوسکتا ہے توصاحب جمرہ کی کیا فضیلت نہ ہوگی۔

ایک روز شاہ دلا ور جنگل میں گئے ۔ راستہ میں ایک قبر ملی فر مانِ خدا پہنچا کہاس قبر پر کھڑے رہ تا کہ تیری جو تیوں کی خاک سے صاحب قبر کونجات دوں جوعذاب میں مبتلا ہے۔ شاہ نے ایساہی کیااور خدانے اس کوعذاب سے نجات دے دی۔

بور کھیڑہ میں ایک شخص کی رحلت ہوگئ۔ تمام فقراء آپ ٹے تھم کے منتظر تھے ایک مشرک جو بھی بھی ملاقات کے لئے آیا کرتا تھااس وقت آیا۔ جب آپ ہا ہر نہ نکلے تو اس نے کہا کہ افسوس شاہ دلا ور ٹے سامنے اس مردہ کو عذاب ہور ہا ہے۔ فوراً فرمان الہی پہنچا کہا ہے دلا ور! وہ شخص مستحق عذاب تھالیکن ہم نے تیرالحاظ کر کے اس کو نجات دی۔ باہر جااور اس کے نماز جنازہ اور دفن کی تیاری کر ہم

اس کو جنت میں پہنچا ئیں گے۔

بندگی میاں دلاور ؓ کو چھ مہینے قبل ہی معلوم ہو گیا تھا کہ امام الہدی اس جہانِ فانی سے انتقال فرمانے والے ہیں۔رجوع کرنے پرآٹے نے اس کی تصدیق بھی کردی تھی۔وصال سے تین روز قبل ہی دوبارہ شاہ کومعلوم ہو گیا تھا۔

حضرت بندگی میاں سید شریف ی کے قلمی ملفوظات (منظوم وغیر مطبوعہ) میں لکھا ہے کہ حضرت شاہ دلاور اُبتداء سے پاک اور
صادق عقیدہ رکھنے والے اور طالب خدا تھے۔ اس لئے خدا نے آپ کوازل سے عاشق پاک بنایا تھا۔ جب سے کہ مہدی سے ملاقات
ہوئی آپ نے مہدی کے راز کو قبل تصدیق چھپا رکھا۔ جب تصدیق سے مشرف ہوئے تو امامنا نے آپ کو شہباز عشق کی بشارت
دی۔ جب مہدی سے ملاقات ہوئی تو دم اول میں فانی فی اللہ ہوگئے۔ آپ کی ہستی میں عشق معمور تھا اور روئیں روئیں میں موعود کا نور
تھا۔ آپ کے بارے میں مہدی نے فرمایا کہ میں وہاں ہوں جہاں تم ہو۔ مزید فرمایا کہ تہماری ذات جامع کمالات اور مظہر جمالت
وجلالت ہے۔ حضرت مہدی نے آپ کوصا حب دل کہا ہے اور اسینے وصف کامل میں انتہائے کمال کو پہنچادیا۔

شاہ دلا ور ہمیشہ مشغول مع الله رہتے تھے۔اور ہمیشہ استغراق کی کیفیت رہتی تھی۔اورسوائے الله کے ماسوی الله کا خیال عدم تھااور ہرروز بہ چیثم سردیدارالہی سے بہرہ درہوتے تھے۔

قومی کتب سے پیۃ چلتا ہے کہ ایک روز کچھ مہاجر معاملہ لائے جبکہ امام آخرالز مال اپنے حجرہ میں نہیں تھے۔لوٹے پر فر مایا کہ اگرتم کسی وقت مجھکونہ یا وُ تواپینے معاملات شاہ دلا ورسے حل کرلیا کرووہ اہل دل ہیں۔

اس فرمان اقدس کےمطابق تاریخ مہدویت کی ایسے واقعات پیش کرتی ہے جنہیں شاہ دلا وڑنے حل کیا ہے۔

بندگی میاں شاہ نعمت ٹخلیفہ سوم نے معاملہ دیکھا کہ ایک سبز پھل حضرت مہدیؓ نے ان کے ہاتھ میں دیا اور فر مایا کہ بیتو کل کا پھل ہے مضبوط پکڑلو۔ آپ بہت خوش ہوئے دیکھا کہ پھل میں ایک طرف کچھقص ہے۔ بیمعاملہ شاہ دلا ورؓ سے رجوع کیا تو فر مایا کہ تو کل تا مصرف نبی اور مہدی کے لئے ہے۔ اس لئے پھل میں نقص ہے۔

ایک دن میاں را جے محمد مینا جو تیوں کے ساتھ صف میں کھڑے ہوگئے کہ تبیراولی فوت نہ ہوجائے اور پوری نماز معہ جو تیوں کے اداکی ۔ بعد میں خیال آیا تو اپنا معاملہ شاہ دلا ور سے رجوع کیا تو آپ نے فر مایا کہ مدت دراز کے بعد آج تمہاری نماز مقبول ہوئی ہے۔
شاہ نعمت نے فر مایا کہ بندہ کو معلوم ہوا کہ قات لوا و قتلوا مجھ سے ہوگا۔ دریا فت کرنے پر شاہ دلا ور نے فر مایا کہ پیشرف تو میاں سیدخوند میر نے کو عنایت ہوا ہے ہوئے شہید ہوجاؤگے۔ اس تعبیر کے مطابق معرکہ کدرولایت میں شاہ خوند میر نی پی تا تلوا وقتلوا کا ظہور ہوا اور شاہ نعمت نوہ گرھ میں بیٹھے ہوئے شہید ہوگئے۔

شاہ نعمت کے بھانجے میاں ولی کا دائرہ چونڈ میں تھا ایک مرتبہ مہکری ندی میں طغیانی آئی۔فقرائے دائرہ دیکھتے کھڑے

تھے۔میاں ابوالفتح کے ایک فقیرندی میں کود گئے تا کہ بہتی ہوئی ککڑی کے بیل کو کھینچیں۔ بیل ان سے لیٹ گئ اوروہ غوطے کھانے گئے تو انہوں نے تہیں نکالاتو وہ انتقال کر گئے تھے۔میاں ابوالفتح کو خبردی گئی تو انہوں نے تکم دیا کہ اس فقیر کو دور پھینک دووہ مردار ہوکر مرگیا ہے۔میاں ولی نے سنا تو اہت آزردہ ہے۔میاں ولی نے سنا تو اہت آزردہ ہوئے اور دوفقراء کو ثناہ دلاور گئے نے ساتو بہت آزردہ ہوئے اور دوفقراء کو ثناہ دلاور کی خدمت میں بھیجا کہ اس فعل کی بابت کیا تھم ہوتا ہے۔ ثاہ دلاور ٹنماز ظہرا داکر کے بیٹھے تھے کہ دونوں فقراء حاضر ہوئے۔ ثناہ فیل ولی پرخدا کی رحمت ہوجو کچھ کیا برحق ہے۔اور اللہ تعالی اس فقیر کو بہت بڑا مقام عطافر مایا ہے اور وہ قبول نہیں کرتا کہتا ہے کہ میں امام مہدی کے گروہ سے ہوں میرے لئے بیہ تقام کیا حیثیت رکھتا ہے۔دونوں فقراء نے واپس آ کر سارا ما جرہ کہ سنایا۔

کی ایسے واقعات'بثارتیں اور فضائل وغیرہ تواریخ مہدویہ کے صفحات برمحفوظ ہیں جنہیں یہاں طوالت کے خوف سے نظر انداز کر دیا گیاہے۔

اس عاشقِ پاک قطعی جنتی اور پنجم خلیفه مُههدی کا وصال تقریباً بیاسی سال کی عمر میں ۲ رذی قعدہ ۹۴۵ ھے کو ہوااور آپ کا مدفن بورکھیڑرہ ضلع خاندیس (چالیس گا وَل مهاراشٹرا) ہے۔

(مطبوعه ما بهنامه "نورحیات" فیروری مارچ ۱۹۷۰)



#### بشارتيں

# در بارہ حضرت بندگی میرال سیدخوند میر بارہ بنی اسرائیل رحمۃ الله علیہ (مولود حضرت بندگی میاں سیدشریف ؓ (قلمی ) ہے منقول ہے )

کہتے ہیں میکدن حسن ولایت منجا فرزند کوں دیتے بشارت کہاس فرزند کوں دیتے بشارت کہاس فرزندگانام بہت ہیں بڑا ہے منج وشامتم اس کا ادب کیا کرواور خانجی میاں کہکر پکارو۔ تمام زمان میں اس کا فضل جاری وساری ہے اور بہشوق اس طرح فر مایا کہ اس کے چراغاں تا قیامت جاری رہیں گے۔ پھرایک دن نہایت مہر بانی سے فر مایا کہ میں اس کوخدا کے حوالے کیا ہوں اور صاحب زمانہ حضرت سیر نجی صاحب کی خدمت میں روانہ کر رہا ہوں۔ جو پچھ بھی فیض میرے پاس ہے اے بھائی! وہ تمہاری ملک ہے اور تم ہا ہم جاکر لے آؤ۔

جو پچھ ہے فیض میرے کن برادر

حضرت بندگی میاں شاہ یعقوب حسن ولایت گی ہدایت کے مطابق بندگی میاں سید خوند میر محضرت بندگی میاں سید نجی خاتم

المرشد کے پاس تشریف لے گئے اور آپ کی خدمت میں اٹھارہ برس رہے۔ ایک روز حضرت سید نجی نے شاہ خوند میر آور شاہ یوسف ؓ کی

نبست فرمایا کہ یہ دونوں برادر نہایت ہی عقلمند ہیں اور اپنے جدا کبر کی مِلک و میراث کا فیض جو میرے پاس ہے لے جانے کے لئے

آئے ہیں۔ آپ ؓ (خاتم المرشدؓ ) نے حضرت بوابی بی ؓ زوجہ حسن ولایت کی نبست یہ بشارت دی کہ اس کے شکم سے دوفر زندا یسے ہوں

گے جن سے خلائق فیض حاصل کرے گی۔ پھر ایک دن خور شید اجلال نے فرمایا کہ دو پسر شاہ یعقوب کے جومعصوم ہیں ان کا فضل
وضیلت قیامت کے دن معلوم ہوگا۔

کہ دو پیران شہ یعقوب معصوم فضل تیرا ہوئے محشر کو معلوم حضرت بندگی میاں سیدخوندمیر گل نسبت فرمایا کہ تیرا چراغ قیامت تک جاری رہے گا۔مزید ایک مرتبہ ببصدعنایت فرمایا کہ تیرا چراغ تا قیامت جاری رہے گا۔اورییا سدالله (حضرت علیؓ) کا فرزند خاص ہے۔

کہا یکدن شہنشاہ دھر کو اخلاص اسد الله کا یو فرزند ہے خاص

نیز فرمایا کہ میاں بھائی پیارا ہمار نے فقیروں میں اسد کے مانند ہے۔ پھرایک روز فرمایا کہ اس فرزند کا حال عجیب تر ہے کیوں کہ میرے دل میں جوخطرہ آتا ہے وہ میاں بھائی کے دل میں موجودر ہتا ہے۔

جو کچھ خطرہ میرے آتا ہے دل میں وہی موجود میاں بھائی کے دل میں

حضرت سیدنجی خاتم المرشدؓ نے آپ کواٹھارہ برس اپنی خدمت میں رکھ کراپنی صحبت سے بہرہ ورفر مایا اور ولایت ونبوت کے اسراران پر ظاہر فرمادیا۔ایک دن حضرت خاتم المرشدؓ نے خوثی سے دونوں بھائیوں کو بلا کریپنا مہلکھ کردیا۔

کہا تکم خدا صاحب خدا سوں تکم ارشاد کا تم کو دیا ہوں بیاں قرآن کا دائم کیا کر تھیجت پند و عالم کوں دیا کر

تم جس جگدر ہیں گے فرشتہ اس جگددائرہ کا حد باندھے گا۔ کسی وجہ سے بھی ہومیر بے اور تیرے میں کوئی جدائی نہیں ہے۔
خاطر جمع رکھ۔ اپنی داڑھی پر ہاتھ پھیر کر حضرت شاہ خوند میر گی نسبت فر مایا کہ ایک لڑکا صورت سیرت اور شاہت میں میر بے جیسا تجھ کو
الله دیویگا جس سے دین کونصرت ہوگی۔ آپ کا بی تھم پاکر دونوں بھائی دکن روانہ ہوئے اور دولت آباد آکر ارشاد کرنے گے۔ اس
دوران شاہ خوند میر گوحضرت خاتم المرشد نے گیارہ خط تحریر فر مائے۔ آپ نے لکھا کہتم دونوں برادر یکجا نہ رہو بلکہ جدا جدارہ کرخلق کو
دعوت دو ہمیشہ بیان قرآن کیا کرواور پہنو ردہ دے کرتلقین کیا کرو۔

جب خاتم المرشد کا وقت آخرآ پہنچا تو کسی نے کہا کہ شہ یوسف اور شہ خوند میرنہیں ہیں۔ یہن کرآپ ؓ نے فر مایا کہ دونوں برادر میر میں۔ یہن کرآپ ؓ نے فر مایا کہ دونوں برادر وہاں وضوکرتے ہیں اور جس وقت میں نماز ادا کرتا ہوں تو وہاں وہ کما زادا کرتے ہیں۔ سید ھے اور بائیں ہاتھ پرشہ یوسف اور شہ خوند میر موجود ہیں۔ اور جو کام میں یہاں کرتا ہوں وہ کام دونوں وہاں کرتے ہیں۔ سید ھے اور بائیں ہاتھ پرشہ یوسف اور شہ خوند میر موجود ہیں۔ اور از روئے باطن اس قدر میری وہ متابعت کرتے ہیں کہ گویا میرے حضور میں موجود ہیں۔

آپ کے بعد دونوں بھائی دنیا کو ہدایت کرنے گے اور مہدی کے دین پرخلائق کو بلانے گے اور بکثرت لوگوں نے ان کے ہاتھ پر تصدیق کا شرف حاصل کیا۔ دونوں نے خاتم الولایت کا فیض تصرف جوراز خفی میں تھا'اس کوظا ہرفر مایا۔

بعض خالفین حضرت سیدخوند میر کود کھے کریہ کہتے تھے کہ اگریہ سید مسعودخود دعوی مہدیت کرتے تو اہل زمانہ ان کو نہ جھٹلاتے اور یقین جانتے کہ یہی ذات مہدی موعود ہے۔

کہتے ہیں اس وقت خوندمیر شہ کوں کہہ بعضے مخالف دیکھ کر یوں اگر یوسید با ذاتِ مہدی موعود اپ مہدی موعود

نہ سمجھیں جھوٹ کوئی اہل زمانہ یقین جانیں یوں ہے صاحب زمانہ

آپ کے حسن اخلاق پر نظر تحقیق ڈال کر کئی مخالفین نے نصدیق کی۔اس سے معلوم ہوا کہ آپ کے اخلاق حضرت مہدی سے مشابہ تھے۔غرض شاہ خوند میر نے اہل زماں سے ادعوالی اللہ کا بیان فرمایا۔ یعنی دنیا اور خلق دنیا کو چھوڑ کر اللہ کی طرف آنے کی دعوت دی۔ آپ نے اپنی ذات پر بہت ہی فقر وفاقہ برداشت کیا اور دونوں عالم سے اپنے ہاتھ اٹھا کر قربے خدا میں عین بالذات ہوگئے اور کئی طالبانِ حق کو اللہ کی رویت دکھائی۔اور دینِ مہدی کو قائم ودائم کر کے مدعائے مہدی کو ظاہر فرمایا۔جس نے بھی آپ کے بیان قرآن کی ساعت کی اپنی جان ومال اور خواہشا ہے دنیاوی کو ترک کر دیا اور جس نے بھی آپ کا پہنو ردہ پیاوہ فانی فی اللہ باقی باللہ ہوگیا۔ ہوگیا۔ ہوگیا۔

جب شاہ خوند میر بارہ بنی اسرائیل ؓ نے لامکاں کا قصد فر مایا تواس وفت آپ نے فر مایا کہ میری عمر دوسال قبل ہی ختم ہوگئ تھی۔ لیکن الله تعالیٰ نے اس فرزندسیدنصر تے کوکامل کرنے کے لئے دوسال کی توسیع فر مادی تھی۔

۸رذی الحجه۲۲۰اء کو بروز پنجشنبه بعد نماز ظهر آپ کا وصال ہوا۔ شاہ نصرتؓ نے نماز جنازہ پڑھائی اور شاہ یعقوب حسن ولایتؓ کے دائنی جانب سپر دخاک فرمایا۔

(مطبوعه ما مهنامه''نورحیات''جون تاسپیمٌبر ۱۹۲۹ء)



#### بثارتين

#### دربارهٔ مخصوص الزمال حضرت بندگی میران شاه نصرت رحمة الله علیه

حضرت بندگی میاں شاہ نصرت مخصوص الزمال کی سیرت کے متعلق بہت کچھ لکھا جاچکا ہے۔ لیکن بزرگوں کی جانب سے آپ کو جو بشارات دیئے گئے ہیں وہ منظر عام پر نہ آسکے۔اس لئے ممکن ہے کہ بیر صفحون اپنی ندرت اور اہمیت کے ساتھ ساتھ قارئین کے لئے دلچیں کا باعث ہو۔ ذیل میں ایسی بشارتیں درج کی جارہی ہیں جوملفو ظات حضرت بندگی میاں سیر شریف (قلمی) سے اخذکی گئی ہیں اور جوقد یم اردومیں منظوم ہیں۔ بعض مقامات پر بیاض کے اشعار بھی درج کردیئے گئے ہیں۔

تاریخ سلیمانی کے بموجب حضرت شاہ نصرت کی آنکھ میں لاالہالا اللہالقرآن والمہدی لکھا ہوا تھا۔

حضرت سیدنجی خاتم المرشد از آپ کے والد حضرت بندگی میاں سیدخوندمیر بارہ بنی اسرائیل کو بیثارت دی که'' الله تمہیں ایک فرزنددے گاجس سے دین کی نصرت ہوگی۔

میاں بھائی مجھے دیوے پسر الله کے جس سوں نصرتِ دیں ہوئے مع الله

اس بشارت کی بناء پر آپ کا نام سید نصرت رکھا گیااس سے ماقبل اس نام کا پیتنہیں چلتا ہے۔ آپ کے والد نے آپ سے فرمایا کہ سید نجی خاتم المرشد ہے تھم سے پورے احکام بعنی افعال ارشادی تخفے دیا ہوں تو میرے جنازے پرامامت کرنا اور مشت خاک دینا۔ مزید فرمایا کہ میری عمرختم ہوگئی ہے کیکن صرف تمہاری تعلیم و تربیت کے لئے اللہ نے دوسال کی توسیع فرمائی ہے۔ نیز فرمایا کہ چار یان کرتا ہوں ان پر مل کرو۔

ا پنے والد کے انتقال کے بعد شاہ نصرت ؓ و ہیں ٹھیر گئے اور دسویں کے بعد اپنے تایا حضرت بندگی میاں سید یوسف بارہ بنی اسرائیل ؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور علاقہ کر کے چالیس دن صحبت میں رہے۔

حضرت بندگی میاں سید یوسف ؓ نے آپؓ سے فر مایا کہتم' جلال اور قاسم جی آپس میں مل کرر ہواور ہمیشہ یا دخدا میں مشغول رہو۔اس کے ایک لمحہ کے بعد فر مایا کہ دین مہدی کو بھائی شاہ نصرت ؓ سے یاری ہے یعنی مدد ہوگی۔

کہ دینِ خاص مہدی کو برادر شنہ نصرت سوں ہے یاری سراسر حضرت بندگی میاں سیدیوسف ؓ کے انتقال کے بعد آپؓ چہلم تک ٹھیرے رہے اس کے بعد میاں سیدیوسف ؓ کے انتقال کے بعد آپؓ چہلم تک ٹھیرے رہے اس کے بعد میاں سیدیوسف ؓ کے انتقال کے بعد آپؓ چہلم تک ٹھیرے رہے اس کے بعد میاں اسلمبیل میاں عمرؓ اور سات فقراء کے

ساتھ دولت آباد سے روانہ ہوئے اور دھاراس لیمنی موجودہ عثمان آباد میں حضرت بندگی میاں سیدنور محر کی خدمت میں حاضر ہوئے۔
عشاء کے بعد چند فقراء مسجد میں تشریف فرما تھے کہ آپ مع فقراء پنچے لیکن دائر ہ کے فقراء نے آپ کو نہ پہچا نا اور نہ ہی تواضع و تعظیم کی۔
یہ بات آپ پرگراں گذری کہ فقراء پہچا نتے نہیں ہیں۔ دائر ہ کے ایک برا در کو بلا کر کہا کہ حضرت کی خدمت میں میرے آنے کی اطلاع
کرو۔ حضرت آپ کا نام س کر بہت خوش ہوئے اور تشریف لائے اور سینہ سے لگالیا۔ اولا مشاہ نصرت قدمہوں ہوئے اور حضرت کے
ساتھ مسجد میں جا بیٹھ۔ ایک سیف ایک کمان چند تیراور بچاس رویئے خدمت اقدس میں پیش کر کے حضرت سے علاقہ کئے۔

بعدازیں حضرت بندگی میاں سیدنور محمدؓ نے فر مایا کہ اپنے جد بزرگوار کا فیض لینے کے لئے بہت دور سے میرے پاس چل کر آئے ہیں۔ اور برا درانِ دائر ہ سے کہا کہتم لوگ ان سے ملؤ انہوں نے مجھ سے علاقہ کیا ہے۔ جو میں قبول کرتا ہوں اور بید حضرت میاں خاتم المرشدگامبشر ہے۔ مزید فرمایا کہ تیری قابلیت اور تیرا قلب روثن ہے اور خدا کے پاس تیراا مرتبہ بلند ہے۔

ایک مرتبہ فرمایا کہ تو مردلائق عاقل وقابل ہے۔اوراپنے ہزرگوار کافیض اٹھانے کے قابل ہے بیفر ماکراپنے گھر میں لے گئے اور سب سے یہ کہر ملایا کہ فرزندمہدی موعود ہے۔شاہ نصرتؓ نے حضرت بی بیؓ کی قدمہوسی کی۔

ایک مرتبہ کہا کہ بیاڑ کا بہت عقلنداور دانا ہے اپنے جد کی متاع حاصل کرنے شوق سے اپنا گھریار چھوڑ کرمیرے پاس آیا ہے۔ آپ نہایت مہر بانی سے شاہ کو اپنے مجرہ میں سلاتے تھے خدا جو دیتا کھلاتے اور اپنے ساتھ بٹھا کرحق کی باتیں سناتے اور نبوت وولایت کے اسرار بتلاتے تھے۔

نبوت ہو ر ولایت کا جو اسرار میاں کے تنین کہا خورشید ابرار حضرت بندگی میاں سیدنور مجر انہوں ہوا ہوا تھا آپ نے شاہ نصرت بندگی میاں سیدنور مجر آگے سینے میں جونور مجرا ہوا تھا آپ نے شاہ نصرت بندگی میاں بھائی (شاہ کے والد) نے جو بشار تیں دی ہیں وہ اپنی ذات سے نہیں بلکہ بحکم خدادی ہیں۔
میں رکھ کرآپ نے فرمایا کہ میاں بھائی (شاہ کے والد) نے جو بشار تیں دی ہیں وہ نیوں ولایت خدا کے تعلم سوں فیض ولایت وہ فیوض تجھ میں علانیے ظاہر ہیں اور تو اس بار کے اٹھانے کے لائق ہے۔

حضرت خاتم المرشد ؓ کے صدقہ میں تیرا آغاز اور انجام بہت اچھا ہوگا تو خاطر جمع رکھ کرمیں اور میاں بھائی تیرے حامی ہیں

اورتوخاتم المرشد كامبشر ہے۔

ایک دفعہ فرمایا کہتم بیان قرآن اور پیخو ردہ دے کرتمام مخلوق میں دین مہدی گی اشاعت کیا کرو۔ اور بیتم میں خاتم المرشد ی کے حکم سے دے رہا ہوں میں جہاں رہوں وہاں تم ہواور جہاں تم ہو وہاں میں ہوں۔ تم سے میرا دل بہت خوش ہے میں میاں کے حکم سے دے رہا ہوں کہ تم اپنی جگہ پر جا کر خدا کے ساتھ مشغول رہو۔ جس وقت میں تم کو طلب کروں تو بلاتا مل چلے آجانا۔ غرض سات مہینے اپنی صحبت میں رکھ کروا پس کیا۔ بوقت رخصت ہدایت فرمائی کہسی کو خبر لینے کے لئے بھیجوں تو صبح وشام اپنی کیفیت میرے باس جھیجا۔ دائر سے کے فقیروں میں سے ایک کوشاؤہ کے ہمراہ کردیا کہ راست و بہات اور منزل کے متعلق تفصیلات معلوم ہوسکیس تا کہ آپس بھیجنا۔ دائر سے کے فقیروں میں سے ایک کوشاؤہ کے ہمراہ کردیا کہ راست و بہات اور منزل کے متعلق تفصیلات معلوم ہوسکیس تا کہ آپس بھیجنا۔ دائر سے کے فقیروں میں سہولت ہو۔ حضرت کو چھاتی سے لگا کر نصر میں اللہ و فتح قریب پڑھ کردعا دے کر رخصت فرمایا اور کہا کہ میری طرف سے سلام کہو۔

شاہ نفرت قدمبوں ہوکر رخصت ہوئے اور منزل بدمنزل چند دنوں میں اپنے دائرہ کو یعنی دولت آباد آئے۔ دن رات خلائق کودین مہدی کی دعوت دیتے رہے۔ بھی آپ کے دائرہ میں خلاف شرع کا منہیں ہوا۔ اگر کوئی حرکت سرز دہوجاتی تو حضرت سید نور محد کے پاس کھے کر جھیجے اور جواب خاص منگوا کر عمل فرماتے۔ غرض آپ سترہ مرتبہ حاکم الزماں کی طبی پرعثان آباد تشریف لے گئے۔ ایک روز حاکم الزماں نے خوش ہوکر فرمایا کے میاں بھائی (والد) کا نور تیری ذات میں مجھے نظر آتا ہے۔

جب بھی حضرت بندگی میاں سیدنور محد شاہ نصرت کے پاس تشریف لاتے تو آپ مرشد کی خدمت میں کھڑے ہوکر وضو کرواتے اور آپ کے پیردا ہے تھے۔ حاکم الزمال کے خوش ہوکر فرمایا کہ میٹھے بھائی یعنی حضرت بندگی میاں سیدیوسف گوخدا نے دو فرزند دیئے ہیں میرے حصے میں بیفرزند دلبرآیا ہے بیس کرآپ کے والدمحترم حضرت سیدخوند میر بارہ بنی اسرائیل کے فرمایا کہ آپ نے جوفر مایا۔

کہہ خوند میر شاہ یوں شاہ کے سات کہ آرے خوب ہے جو تم کئے بات
خدا چاہے تو یو فرزند عاقل تمہارے پاس آوے گا لگا دل

ایک دن شاہ نصرت فکر مند و مغموم بیٹھے ہوئے تھے کہ حضرت نور محمد نے وضوکر کے آپ کے چہرہ پر نظر ڈالی تو آپ کو شکئر
پایا۔ فر مایا کہ اللہ تعالیٰ کی مہر بانی تجھ پر نہایت ہے ہم متیوں لیعنی بندہ' یوسف وخوند میر تیرے حامی ہیں اور تجھے متفکر ہونے کی چنداں ضرورت نہیں۔

ایک روز حضرت بندگی میاں سیدنور محرِّنے خوش ہو کر فر مایا کہ میاں بھائی (والد) نے تجھ کو کامل کر دیا ہے میں تجھ سے نہایت خوش ہوں ۔ توبیان قرآن کرتارہ۔اگر کوئی مشکل آن پڑ ہے تو میرادامن پکڑلینا۔ ایک روز حضرت سیدنور محراً نے فرمایا کہ دونوں بہت عاقل ہیں اپنے پدراور جدکافیض لینے کے لئے میرے پاس آئے ہیں۔
یہلوگ اس بارگراں کو اٹھانے کے لائق ہیں اور اٹھا کر لے جائیں گے۔ آپ ؓ کے فرزند حضرت سیداحمد نے دریافت فرمایا کہ وہ دونوں
بھائی کون ہیں۔ آپ نے فرمایا قاسم جی ونصرت جی ہیں۔ شاہ نصرت ؓ سے آپ ؓ نے مزید فرمایا کہ چار پانچ با تیں جونا درات سے ہیں
اور جن کو خاتم المرشد ؓ نے عطا کیا ہے ان کی تفسیر کیا کرو۔ اگر کسی امر میں مشکل پیش آئے تو مجھ سے حل کرلیا کرو۔

ایک موقع پرآپؓ نے فرمایا کہ میرے بعدالله تعالیٰ تیرا (شاہ نصرت کا) فیض مطلقاً جاری رکھے گا۔ایک روز آپ نے اپنے پاس بلا کر فرمایا کہ تیرا چراغ قیامت تک روشن رہے گا۔

ایک دن وضو کی خاطر آپؓ نے پانی طلب فر مایا۔ شاہ نصرتؓ دوڑے اور پانی حاضر کیا۔ اور آپ کو وضو کر وایا۔ وضو کے بعد شاہؓ کے شانوں پر ہاتھ رکھ کرھا کم الز مالؓ نے تمام برا درانِ دائر ہ کے سامنے بی بی تمیراؓ سے فر مایا کہ تیرا بھائی میر ابو جھا ٹھالیا ہے اور یہ بو جھ قیامت تک اس سے جاری رہے گا۔

ایک دن حضرت بندگی میاں سیدنو رمجر گنے اپنی ریش مبارک کو ہاتھ میں پکڑ کر فرمایا کہ قیامت کے دن میری داڑھی روثن رہے گی تو یقیناً اپنے مرشد کوا چھا سمجھنا۔

ایک اورموقع پرآپؓ نے فرمایا کہ تیرے ساتھ کوئی یاری کرے تو خدااس کی مدد کرے گا۔مزید فرمایا کہ تو میری یہ بات یاد رکھ کہ تیرانا مرد ژن رہے گا اور میرافیض تجھ سے جاری رہے گا۔

ایک دفعہ آپؓ نے فرمایا کہ حضرت سید لیقوب حسن ولایتؓ کے آٹھ پسر ہیں اور نبیر ہبا کیس ہیں لیکن ان سب فرزندوں میں ان دونوں بھائیوں (شاہ نصرت وشاہ قاسم ) کا کام بالکل جدا ہے۔ایک دفعہ مزید فرمایا کہ تمہارے جد کی ملک تم دونوں بھائی مجھ سے لئے ہیں تم دونوں برخدا کی عنایت بہت ہے۔

ایک روز حاکم الزمال یے شاہ نصرت سے فرمایا کہ تیرا اور تیری ماں کا اور تیرے بھائیوں کا میں حامی ہوں۔ پھرایک روز شفقت سے شاہ گاہاتھ پکڑ کرفر مایا کہ قیامت میں تیراہاتھ میرے ہاتھ میں رہے گا۔ پھرایک روز نہایت مہر بانی سے فرمایا کہ غربت 'رنج' محنت اور مشقت تیری ذات پر نہایت ہیں۔ کیوں کہ تو میرے حصہ میں آیا ہے۔ خدانے تجھ کو برگزیدہ کیا ہے۔ تو اپنے دل کورنج مت دے کیونکہ تیرا حصہ خداکے پاس ہے۔

ایک روز فرمایا کہ بید دونوں جوان (شاہ قاسمٌ وشاہ نصرتؓ) بامعنی و باصورت ہیں۔ یعنی مہدیؓ کے آئین و دین کو یقین کے ساتھ پنچے ہیں۔ جونصرت دین (شاہ نصرت) کی صحبت میں رہے یا شاہ قاسم کا تلقین ہودونوں میر مے منظور اور مقبول سجان ہیں۔ اور مدعائے مہدی پر قائم و دائم ہیں (مطبوعہ ما ہنامہ''نور حیات''اپریل 1979ء)

# حضرت بندگی میان سیدعالم

قوم مہدویہ کے خدارسیدہ ہزرگوں میں سے کئی ایسے ہیں جن کے حالات منظرعام پرنہیں آئے انہی میں سے ایک حضرت بندگی میاں سیدعالم بھی ہیں۔ آپ کے متعلق جو بھی موادل سکاوہ درج ذیل ہے۔

نشجره عند میران سیدخوند میر بازگی میان سیدعالم بن شاه نصرت مخصوص الز مال بن حضرت بندگی میان سیدخوند میر اباره بنی اسرائیل مین حضرت شاه یعقوب حسن ولایت شجرة المرشدین بن حضرت بندگی میران سید محمود ثانی مهدی بن حضرت میران سید محمومه میرک موعود علیه الصلوا قروالسلام -

حضرت بندگی میاں سیدعالم عرف شاہ صاحب میاں ؓ اپنے والد ماجد حضرت شاہ نصرت ؓ کے تربیت یافتہ ہیں اور اپنے برادر کلاں میاں سید شریف عرف ابجی میاں صاحبؓ کی صحبت میں رہے ہیں۔ آپؓ کی رصلت ۲۹ ررمضان المبارک ۱۲۹۱ھ کو بہ عمر ترسٹھ سال واقع ہوئی۔ آپ بہ مقام راول پہاڑ متصل موضع پنڈیال آسودہ ہیں۔ (عرس نامہ سلسلہ ۲۷)

مولف تاریخ سلیمانی رقم طراز ہیں کہ میاں سیدعالم عرف شاہ صاحب میاں بہت ہی شائستہ اورخوبصورت تھے۔ایام خورد سالی میں اپنے والد بزرگوار کے منظور ومشمول عواطف تھے۔اور بادشاہ کے پاس ملازم تھے۔ بھنور قبلہ گاہ ترک دنیا کئے ہیں اور بعد ترک دنیا میاں سید میرانجی عرف سیدومیاں صاحب مرشدالز مالؓ نے پگڑی کوسر سے اتار کر فر مایا کہ آپ کو جو کچھ کہ بابا جی نے عطا کیا ہے میں نہیں کیا ہوں۔ پس میاں سید میرانجی نے اپنی پگڑی میاں سیدعالم کے سر پر رکھااور میاں سیدعالم کی پگڑی کواپنے سر پر رکھااور فرایا کہ علاقہ قبول ہوا۔ ۲۹ رمضان المبارک کوموضع راول پہاڑ متصل پنڈیال رحلت کئے اور اس جگہ مدفون ہیں۔

(تاریخ سلیمانی جلداول گلشن۵ چمن ۲)

حضرت میاں سیدعالم عرف شاہ صاحب میاں اپنے والد حضرت شاہ نصرت کے مقبول اور منظور نظر تھے۔ ایک روایت ہے کہ حضرت مخصوص الزمال کے قیام چنچل گوڑہ کے زمانہ میں آپ کی کنیز فتح محمد کی باؤلی سے روز انہ پانی لے آتی تھی۔ ایک روز فتح محمد کے باکہ کہ تیرے مرشد بغیرا جازت یا اللہ دیا ہے کہے بغیر کسی کی کوئی چیز نہیں لیتے پھر پانی کیسے استعال کرتے ہیں۔ کنیز نے پانی انڈیل نے کہا کہ تیرے مرشد بغیرا جازت یا اللہ دیا ہے کہے بغیر کسی کی کوئی چیز نہیں لیتے پھر پانی کیسے استعال کرتے ہیں۔ کنیز نے پانی انڈیل دیا اور حضرت سے آکر تمام واقعہ کہہ سنایا۔ آپ نے من کرفر مایا کہ وہ بھی کہتا ہے اور آپ اپنی مسجد اور دائرہ کے سامنے کی زمین پر باؤلی کھود نے سبل اور کدال لے کرکھڑے ہوگئے اس وقت آپ کے خدماء ودیگر قومی حضرات نے اجماع میں شریک ہوکر باؤلی کو یہاں تک کھود اکہ پانی نکل آیا۔ شاہ نصرت کے چھوٹے فرزند سیدعا کم جوخور دسال تھے دوڑتے ہوئے آئے اور کہا کہ بابا جی باؤلی میں پانی

نکل آیا ہے۔ آپؓ نے خوش ہوکر فرمایا کہ شاہ صاحب میاں یہ باؤلی تمہاری ہے۔ آپؓ ظہر کی نمازاسی پانی سے ادا فرمائے۔ چنانچہ شاہ صاحب میاں کے نام سے موسوم یہ باؤلی حال تک موجود تھی۔ باہر سے خطوط اسی سے پرآتے تھے۔

حضرت بندگی میاں سید عالم سلطان عبدالله قطب شاہ کے پاس افسر الملک کے عہدہ پر فائز تھے۔ آپ کی تنخواہ پانچ ہزار رو پئے سکہ رَائِ الوقت تھی۔ آپ کے مخالفین نے سلطان سے شکایت کی کہ سید عالم "کی اتنی بڑی تنخواہ اوراعزاز کس لئے ہے ہم جب کہ ان سے بہتر ہیں۔ سلطان نے شکایت کنندگان کو بتلا نے کی خاطر ایک شیر کو پنجرہ سے آزاد کر کے قلعہ کے ایک حصہ میں چھوڑ دیا۔ اور آپ سے کہا کہ ادھر جا کر آؤ۔ آپ گئے اور آئے لیکن کوئی واقعہ پیش نہ آیا پھر دوبارہ کہا کہ جا کر آؤ۔ جب تیسری مرتبہ بھیجا گیا تو آپ نے شیر کود کیولیا اور سمجھ لیا کہ سلطان آپ کوآزمان چا ہتا ہے۔ آپ نے شیر کے دونوں کان پکڑ کر سلطان کی خدمت میں لاکر حاضر کیا اور کہا کہا کہ اس کتے کے لئے آپ نے بھیجا یا تھا؟ کیا ہم کوآزماتے ہیں؟

یاس وقت کا واقعہ ہے جب کہ آپ کا سب تھے۔ آپ کی بیربزرگی اور جوانمر دی دیکھ کرمخالفین کونا دم ہونا پڑا۔ آپ کے خدا رسیدہ ہونے کا ایک اور واقعہ ملاحظہ فر مایئے۔

ایک وقت آپ برسر جنگ تھے۔ فتے کے بعد فوج اوٹ کھسوٹ میں مصروف ہوگئ۔ اوران کے گھوڑ نے فعلیں تباہ کرنے لئے لیکن آپ آپنا گھوڑا جھاڑکو باندھ کرنماز میں مشغول ہوگئے۔ کسی مصاحب نے بادشاہ سے کہا کہ سیدعالم صاحب گھوڑ ہے کو قصائی کے کھوٹے سے باندھ کرنماز پڑھر ہے ہیں۔ غازی مردکو بھوکار کھا ہے کیا بینماز مقبول ہے۔ بعد فراغت نماز بادشاہ کی طبی پر آپ تا حاضر ہوئے۔ بادشاہ نے شکایت کی کہ آپ نے گھوڑ ہے کو بھوکا کیوں رکھا۔ آپ نے فرمایا کہ میرا گھوڑا اس کا مال بغیر رضا کے نہیں کھا تا۔ امتحانا آپ کے گھوڑا خاموش کھڑار ہالیکن فصل کو چھونا امتحانا آپ کے گھوڑ ہے کھوڑ اخاموش کھڑار ہالیکن فصل کو چھونا منظور نہ کیا۔ سلطان نے بوچھا کہ آپ کا گھوڑا کیا گھاس کھائے گا۔ آپ نے فرمایا کہ قیت دے کرخرید وابھی کھائے گا۔ سلطان نے اعتراف کیا کہ مہدوی اعلیٰ کر دار کے ہوئے ہیں۔ اس کھیت والے سے گھاس خرید کرسا منے رکھی جسے گھوڑا کھالیا۔ اسی وقت سلطان نے اعتراف کیا کہ مہدوی اعلیٰ کر دار کے ہوئے ہیں۔ ان کی اعلیٰ ظرفی کا بیاضل ہے کہ ان کی سواری کے اثر سے ان کے جانور بغیر رضا کا مال نہیں کھاتے۔ شکایت کنندگان پر سخت بر ہم جو کہ سلطان نے کہا کہ آئندہ سے سیدعالم کی شکایت نہ کریں۔

روایت ہے کہ اپنی تخواہ پانچ ہزار رو پئے کاعشر پانچ سورو پئے آپ ّا پنے والد ہزرگوار شاہ نصرت ہ کو بھواتے تھے۔ایک مرتبہ صرف تین سورو پئے بھوائے اوراپی باری پر پیردا بنے کے لئے حاضر ہوئے تو شاہ نے پیر سکیڑ لئے۔ آپ ؓ نے فوراً سمجھ لیا اور مکمل عشر کے رحاضر ہوئے تو آپ ؓ کے والد نے خوش ہو کر فرمایا کہ ' پیشران بندگانِ خدا کاحق تھا اگر کم دیے تو ان کی حق تافی ہوتی '' بیزمانہ کما زت حضرت سید عالم ؓ کے پاس امراء وروساء کا از دھام ہوتا تھا۔ ایسی صورت میں آپ کا روبار سلطنت سے

فراغت کے بعدایسے پندونصائح فرماتے تھے کہ تمام حاضرین قائل ہوکر جاتے تھے اور کہتے کہ سیدعالم کے پاس ایک نیا درس ملتا ہے وہ خدار سیدہ آ دمی ہیں۔

ریاست کے اعلیٰ ترین عہدہ پر فائز رہتے ہوئے بھی آپ نے اپنے پیرومرشد کے عکم پر جس طور سے ترک دنیا فر مایا ہے اس کا واقعہ بھی دلچسپ ہے۔

آپ شائی فوج کے ساتھ زمینداروں سے برسر پیکار تھے۔ بنگ زوروں پڑتی۔ تیروں کی بارش ہورہی تھی لیکن آپ مخفوظ تھے۔ شام کوزمینداروں کوشکست دینے کے بعد آپ نے تعاقب کا علم دیا اوروا پس لوٹے تو معلوم ہوا کہ آپ کے بیرومر شدمیاں سید شریف آئے ہیں۔ آپ فورا ماضر ہوئے اور قدمیوں ہوئے۔ مرشد نے فرمایا کہ میں دعا کررہا تھا کہ آپ اس جنگ سے سیجے وسالم شریف آئے ہیں۔ آپ فورا ماضر ہوئے اور قدمیوں ہوئے رمرشد نے فرمایا کہ میں دعا کررہا تھا کہ آپ اس جنگ سے سیجے وسالم آئے کہ میں فورا نوان میں فورا نوان کیوں کہ فرمان مہدی موقوق ہے۔ 'ورافسے تسر ک دنیا ایعمان نیست '' اگرائی جنگ میں فورا نواستہ آپ مقتول ہوجاتے تو اس وعید میں آجاتے۔ اب جب کہ الله آپ کوشی وسالم لایا ہے برائے فدرا ترک دنیا کرد بیجے اور گروہ فقرائے مہدو میمیں داخل ہوجائے۔ آپ نے حساب کتاب مکمل کردیا اور دنیا ترک کردی۔ استعفیٰ کلھ کرسلطان کو بھی دنیا کرد بیجے اور گروہ فقرائے میں پڑگیا کہ کیا وجہ ہے؟ کہیں گئی نے ورغلایا تو نہیں۔ چنانچہ اپنے وزراء اکتا ماد تا کوروانہ کیا کہ جا کر سیجھا کمیں۔ دونوں وزراء آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا کہ بادشاہ آپ نے جوابافر میں ایس ایشاہ مجازی کی ملازمت ترک کرکے بادشاہ شیق کا ملازم بن گیا ہوں اس لئے واپس نہیں ہیں پر کیوں مستعفیٰ ہور ہے ہیں۔ اس ماد تا سیجونہ سیکے۔ آپ نے فور اس کو اس کا ملازم بن گیا ہوں اس لئے واپس نوٹ گھی ۔ تارک الدنیا سیابیوں کی گھاس پھون کی تھی۔ تارک الدنیا سیابیوں کی گھاس پھون کی تھی۔ تارک الدنیا سیابیوں نے وہیں اپنے جھونپڑے بنا لئے اس طرح سے پنڈیال کس گیا۔ تارک الدنیا سیابیوں کی جواور دیتھے۔ کہتے ہیں کہ اس وقت وہاں املی کے جواور دیتھے۔

ترک دنیا کے بعد آپ مایا ۱۵ ابرس زندہ رہے اور ہر وقت ذکر الله میں مشغول رہتے تھے اور استغراق میں ڈو بے رہتے تھے۔ آپ کی مزار مبارک آج بھی مرجع خاص وعام ہے۔مہدوی اور اہل ہنود دونوں آپ ؒ کے بہت معتقد ہیں ہرسال پنڈیال اور گنڈے پتی کے مہدویوں کا بیسوں بنڈیوں پر مشتمل قافلہ زیارت کے لئے جاتا ہے۔

(مطبوعه ما هنامه ' نورحیات' سپیمبر 'اکٹوبر ۱۹۶۸ء)

# حضرت مخدوم علاءالدين انصاري كى تعليمات

ہندوستان میں نصوف کے جن سلسلوں نے شہرت پائی ان میں سلسلہ چشتہ بھی ایک اہم سلسلہ ہے جس کا تعلق حضرت خواجہ معین اللہ بن چشتی سے ہے۔ حضرت قطب الدین بختیار کا گئے حضرت شخ فریدالدین گئج شکر تحضرت شخ نظام الدین محبوب الہی اور حضرت شخ نصیر الدین چراغ دہلوی وغیرہ اسی سلسلہ کے بزرگ ہیں جنہوں نے اس ظلمت کدہ کفرکو ایمان کے نور سے منور کر دیا۔ دکن کے بزرگوں میں سے حضرت مخدوم شخ علاء الدین انصار کی (۲۰ کے ھتا ۵۲ کے الندشریف) اور حضرت خواجہ سید محمد سینی گیسو دراز (۲۱ کے ھتا ۸۲۵ ھگلبرگہ) نے اسی چراغ چشتہ کی روشنی سے سارے دکن کو منور کر دیا۔ آپ کی تعلیمات وہی ہیں جو بزرگان چشتہ کی ہیں۔

دنیا میں رائج تمام سلاسل تصوف کی منزل مقصود ایک ہی ہے گوراہ رہبر مختلف ہیں۔ صوفی کی صفات بیان کرتے ہوئے حضرت شخ فرید گئج شکر ؓ نے فرمایا کہ''صوفی دنیا اور دنیا کے لوگوں سے بے نیاز اور ستغنی ضرور رہتا ہے۔ مگر کسی حال میں وہ دنیا کی منرمت اور ہجونہیں کرتا اور نہ اس سے جمت اور نہ اس سے عداوت رکھتا ہے۔ تصوف ایک ایسا بحربیکراں ہے جس میں صوفی یا سالک حسب استطاعت غواصی کرسکتا ہے۔ یہ غواصی کسی عالم ظاہر کے بس کی بات نہیں۔ کیونکہ عالم ایک جامعہ کا تعلیمات یا فتہ ہوتا ہے جبکہ صوفی ایک خانقاہ کا تربیت یا فتہ ہوتا ہے۔ عالم کا فد ہب صرف عقل ہے تو سالک کا فد ہب عشق ہے۔ عالم کا مقصود عبادت حصول جنت ہے تو سالک کا مقصد خالق جنت ہے۔ اب سمجھ سکتے ہیں کہ ایک عالم ظاہر اور عاشق الہی کی پرواز میں کیا فرق ہے۔

آیے دیکھیں کہ ایک عاش الہی پراپے معثوق یعی خدا کے دیدار کے لئے کن مراحل سے گذرنا پڑتا ہے اوراس کی تربیت کیے ہوتی ہے۔ الله تعالی نے انسانوں کو نیر وشر کا مرکب بنایا ہے اور نفس بھی دیا ہے۔ اگر انسان نیر کی طرف راغب ہوتا ہے تو نفس اس کوروکتا ہے۔ اس لئے سالک کے لئے سب سے پہلے تزکیہ فس وتصفیہ قلب ضروری ہے۔ تزکیہ فس کیلے اس کو ایک رہبر صادق کی ضرورت پڑتی ہے جو ہرقدم پراس کی رہنمائی کر سے۔ الله تعالی ارشاد فرما تا ہے۔ یٓایُّھا الَّدِیْنَ الْمَنُوا اللهُ وَ کُونُوُا مَعَ الصَّدِقِیْنَ (اے ایمان والوالله سے ڈرواور صادق مین کی صحبت اختیار کرو) رہبر صادق یعنی مرشد کا مل کی پیچان ہے ہے کہ اس کو دیکھتے ہی خدایا د آئے۔ اور طالب صادق کی پیچان ہے ہے کہ وہ اپنے مرشد کے ہر علم کی تعمیل کرے اور اس کے حال پر فریفتہ رہے۔ ایک سالک کے خدا تک پیچنے کے لئے تین مدارج طئے کرنے پڑتے ہیں۔ یعنی فنا فی اشخے فنا فی الرسول اور فنا فی الله کسی شخ کے حلقہ کر رادت و بعت سے وابستگی کے بعد سالک کوئز کیا نفس کی تعلیم و تربیت دی جاتی ہے۔ راہ سلوک میں اس پرجس قدر رہ نج کیا تی ہے۔ چنا نچہ بیت میں سب سے پہلے نفس کئی کی تربیت دی جاتی ہے۔ چنا نچہ نائی اور ہوگی وہ اتنا ہی خدا سے قریب تر ہوتا جائے گا۔ چشتی نظام تربیت میں سب سے پہلے نفس کئی کی تربیت دی جاتی ہے۔ چنا نچہ نائی اور ہوگی وہ اتنا ہی خدا سے قریب تر ہوتا جائے گا۔ چشتی نظام تربیت میں سب سے پہلے نفس کئی کی تربیت دی جاتی ہے۔ چنا نچہ

حضرت ملک المشائ کے پاس جب کوئی مرید ہونے کی غرض سے آتا تو کم از کم ایک ہفتہ آپ اس کوٹا لتے رہتے تا کہ اس کی محبت ورٹ پ کا امتحان لیا جائے۔ اگر وہ طالب حقیقی ہوتو اس میں پیر ومرشد کے دیدار کی تڑپ پیدا ہوجاتی تب آپ اس کوایک ہفتہ اپنی مصاحب میں رکھتے اور اس کودن بھر باوضو وباطہارت رہنے کا پابند بناتے اور باطنی طور پر اس کے افعال کی گرانی کی جاتی ۔ بالآخرا یک مصاحب میں رکھتے اور اس کودن بھر باوضو وباطہارت رہنے کا پابند بناتے اور باطنی طور پر اس کے افعال کی گرانی کی جاتی ۔ بالآخرا یک دن اس کومرید کر لئے جانے کی خوشخری دی جاتی لیکن اس دن اس شخص سے شبح سے شام تک خانقاہ میں پانی بھر وایا جاتا یا جنگل سے کر ملکوائی جاتیں تا کہ اس کانفس مغلوب ہوجائے۔ اس کے بعد اس سے بیعت کی جاتی اور تلقین کے بعد اُسے پھرا یک بار خانقاہ میں ہی گذار نے کی ہدایت کی جاتی اور مختلف قسم کی عبادت وریاضت کے ذریعیز کیفس کے بعد اس کوخلافت عطاکی جاتی تھی۔ اور سال میں ایک بارتجد یہ بیعت کی جاتی تھی۔

غرض کہاس توبہ وتزکیہ نفس کے بعد سالک کا دل خدااور رسول کی محبت سے معمور ہوجاتا ہے دنیا و مافیہا سے اس کا دل سرد ہوجاتا ہے اور اس میں عشق اللی کا چراغ روثن ہوجاتا ہے اور یہی چراغ اس کی راہ عشق میں مشعل راہ کا کام دیتا ہے کہ سالک بالآخر اپنے خدا کو پالیتا ہے۔

تصوف کے تمام سلاسل بشمول سلسلہ چشتہ میں اس راہ کے چار مدارج ہیں لینی شریعت 'طریقت 'حقیقت اور معرفت۔
حضرت ملک المشائخ کے بیرومر شد حضرت شیخ نصیرالدین چراغ دہلوگ نے فر مایا کہ جب تک سالک تزکیه تصفیہ اور تجلیہ حاصل ہوتے حاصل نہیں کرتا اس میں درویثی کا جو ہر پیدا نہیں ہوتا۔ان ہی کے ذریعہ سے شریعت 'طریقت اور حقیقت کے مراتب حاصل ہوتے ہیں۔حصول شریعت سے تزکیہ فس ہوتا ہے۔حصول طریقت سے تصفیہ قلب ہوتا ہے۔ اور حصول حقیقت سے تجلیہ روح ہوتا ہے۔ مشریعت راہ عشق کا پہلا زینہ ہے۔ ملک المشائخ حضرت مخدوم شریعت راہ عشق کا پہلا زینہ ہے۔ ملک المشائخ حضرت مخدوم علاء الدین انصاریؓ فرماتے ہیں کہ۔

''سالک کے لئے تین علوم کا جاننا ضروری ہے۔اول شریعت جس میں خداکی پرستش کرےاوراس کے رسول کے بتلائے ہو۔ ہوئے احکام پر چلیں۔دوم طریقت جس میں اس کوڈھونڈ تا پھرےاوراس کوطلب کرے۔سوم حقیقت جس میں اس کا دیدار نصیب ہو۔ شریعت کے ساتھ ساتھ ساتھ سالک جب طریقت کی راہ پرگامزن ہوتا ہے تو اُسے فرائض طریقت کی تعلیم وتر بیت دی جاتی ہے۔ یعنی ذکر الہی صحبت صادقاں' ہجرت فی سبیل اللہ' خلوت نشینی' تو کل' ترک دنیا اور طلب دیدار خداشامل ہیں۔

حضرت ملک المشائخ کی خانقاہ میں بعد نمازعشاء سے لے کر نماز فجر تک اورادوظا نف مراقبہ واذکار کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔ ذکر سے مراد خداوند تعالیٰ کی یاد ہے الله تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے۔ ولند کو الله اکبو اورا یک جگہ ارشادر بانی ہوتا ہے۔ واذکو الله قیاماً وقعوداً یعنی کھڑے اور بیٹے ہوئے ہروقت الله کاذکر کروذکر اللی فرائض طریقت میں سے۔ مذہب صوفیاء چونکہ مذہب عشق

ہے اس لئے ایک عاشق اینے معثوق کے دیدار کے لئے تڑ پتا ہے اور ہروفت اس کی زبان وقلب پراسی کا ذکر ہوتا ہے۔قلب و ذہن پر اُس کا تصور جھایا ہوار ہتا ہے۔اور ذاکر کی بیصفت بتلائی گئی ہے کہ اس کی زبان ذکر میں مشغول ہوتی ہے دل خدا کی طلب میں ہوتا ہے توروح خدا کی تجلیات کودیکھتی ہے۔ بالآخر بیمنزل آتی ہے کہ ذکراور ذاکر کی جگہ صرف مذکور باقی رہتا ہے۔ بیفنا فی الله کا مقام ہے۔ ذ کرخفی سے ذاکر کا قلب نورایمانی سے منور ہوجا تا ہے۔اوراس کی روشنی میں وہ علم کی حقیقت کوبھی سمجھ سکتا ہے۔قرآن حکیم کے لغوی معنوں سے گذر کراس کے رموز و نکات منکشف ہوتے ہیں۔ ذکر میں ذا کراپنی ہستی کی نفی کرتا ہے۔ جس سےاس میں نیستی کی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔حضرت ملک المشائخ نے ارشادفر مایا کہ''سالک کی جواں مردی اسی میں ہے کہوہ زمین کی مانندایخ کو بنالے جسیا کہ تمام غلاظت زمین پر ڈال دی جاتی ہے اور یہی غلاظت ہری بن کراُ گ آتی ہے۔ سالک کوبھی اسی طرح رہنا جا ہے'' جب آیت اَفَمَنُ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسُلاَمِ فَهُوَ عَلَى نُورِ مِّنُ رَّبِّهٖ فَوَيُلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُ مِّنُ ذِكُو اللهِ (سوره الزمرآيت) (سورہ الزمرآیت ۲۲) یعنی کیا و چنی کیا و چنی کیا و چنی کے اسلام کے لئے کھول دیا اور وہ اسپنے پر وردگار کی دی ہوئی روشنی پر ہو۔ کیا وہ سخت دل کا فرکی طرح ہوسکتا ہے۔افسوس ہے اُن لوگوں پر جن کے دل یا دخدا سے غافل ہوکر سخت ہو گئے ہیں۔ جب بیآیت نازل ہوئی تو صحابیؓ نے دریافت فر مایا کہ شرح صدر کے کیامعنی ہیں؟ آپؓ نے فر مایا کہ وہ ایک نور ہے جومومن کے قلب میں ڈال دیا جا تا ہے۔صحابہؓ نے اس نور کی علامت دریافت کی تو فر مایا کہ ہندہ دارالغرور سے منہ موڑ کر دارالخلو دکی طرف رجوع ہوجا تا ہے۔اورموت آنے سے پہلے اس کی تیاری کرلیتا ہے۔ چنانچہ ایک سالک صوفیاء کی صف میں آنے کے لئے دنیا کوٹھکرا دیتا ہے' ترک دنیا کی صوفیانہ اصطلاح سنتے ہی علاء ظاہر کے ماتھے پرشکن پڑ جاتی ہے۔اوروہ فوراً خلاف شریعت ہونے کا فتو کی صا در کر دیتے ہیں۔ درحقیقت ترک دنیا کا شریعت سے گہراتعلق ہے۔ یہ اصل میں ترک کُتِ دنیا ہے جوخانقا ہی نظام تربیت کا پہلا جز ہے جور ہبانیت سے بالکل مختلف ہے۔اس میں نہ تو کسب سے ممانعت کی گئی ہے اور نہ مجرد یعنی غیرشا دی شدہ زندگی گز ارنے کی یابندی ہے۔ بلکہ صوفیاء نے حدیث شریف النکاح من سنتی کی بوری بوری قبیل کی ہے۔اور کسب کے معاملے میں چند حدود کسب مقرر کئے گئے ہیں۔ یعنی کاسب کے لئے لازمی ہے کہ اذان کے بعد دنیوی مصروفیات ترک کردے۔حلال لقمہ کھائے ۔خدایر پورا بھروسہ رکھے اور قناعت برعمل کرے لینی حرص وہوس سے پر ہیز کرے۔لیکن اگر سالک ہمت رکھتا ہوتو ترکِسب بھی کرسکتا ہے۔لیکن اس کوسوال کرنے کی اجازت نہیں بلکہ تو کل اختیار کرنایڑے گا۔اور فقر وفاقہ برداشت کرنایڑے گا۔فقر مرکب ہے ف ق اور ربینی ف سے فاقہ ق سے قناعت اور رہے رباضت مراد ہے۔

الله تعالى فرما تا ہے۔ وَ مَا هلَدِهِ الْحَياوةُ الدُّنيَا إلاَّ لَهُوْ وَلَعِبُ وَإِنَّ الدَّارَ الاَّخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوانُ (سوره العنكبوت آيت ٢٨٠) يعنى يد دنياوى زندگى لهوولعب كسوا كچوجهى نہيں اوراصل زندگى توعالم آخرت ہے۔ لهو اس چيز كو كہتے ہيں جس ميں انسان كھوجائے

اورلعب محض کھیل دل گی اور بے نتیجہ کام کو کہتے ہیں۔ دنیا کی یہی وہ خصوصیات ہیں جو ہندہ کو خدا سے غافل کردیتی ہیں۔
حضرت ملک المشائخ نے یوں فر مایا کہ'' زہد لعنی حلال میں بھی جوشہوت ولذت کا حامل ہواس کور کر کے نفس کو دنیاوی لذتوں سے بازر کھے'' نیز فر مایا کہ'' سالک کو چاہئے کہ اپنے کوچھوڑ کر باقی سب انسانوں سے محبت والفت رکھے۔اوراپ کو ہمیشہ خدا اوراس کے رسول کے سامنے ذلیل وخوار سمجھے۔اگر ملک المشائخ نے خودشادی نہیں کی توان کا فہ کورہ بالا قول ان کے اس فعل کا آئینہ دار ہے۔اس کے برعکس ایک موقع پر آپ نے فر مایا کہ شادی نہ کرنا امت محمدی کوضائع کرنا ہے۔اور ہر مردوزن جومسلمان ہواس پرشادی فرض ہے تاکہ دین اسلام کی بیل چھلے۔ بلکہ آپ نے ہی خواجہ سید محمدگیسو دراز گو بجائے تجرد کے شادی کر لینے پر راضی کیا۔معلوم ہوا کہ تجرد بنفسہ ترک دنیا یار اہسلوک کے لواز مات میں سے نہیں اور ترک دنیا کار بہانیت سے رشتہ جوڑنا غلط ہے۔ چشتی صوفیاء کی تعلیمات کا خلاصہ یہ ہے کہ مومن نہ تو دنیا سے محبت نہ رکھے اور دنیا کمانے میں اتنا نہ ھوجائے کے حکمومن نہ تو دنیا سے محبت نہ رکھے اور دنیا کمانے میں اتنا نہ ھوجائے کے حکمومن نہ تو دنیا سے محبت نہ رکھے اور دنیا کمانے میں اتنا نہ ھوجائے کے حکمومن نہ تو دنیا ہوائے۔

مخضریہ کہ ان صوفیا نہ تعلیمات کے نتیجہ میں ایک طالب خدا کے دل سے دنیا کی محبت دھل جاتی ہے۔ اور خدا کی محبت گھر کر جاتی ہے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ دنیا کے پیچھے نہیں بھا گتا بلکہ دنیا اس کے پیچھے بھا گتی ہے۔ مجاہدہ وریاضت کے ذریعہ اس میں صبر ورضا ' قناعت وتو کل' استغفار تواضع وخا کساری اور تقویٰ و پر ہیزگاری کی صفات پیدا ہوجاتی ہیں۔ ذکر وفکر کے ذریعہ اس کا قلب نورایمانی سے منور ہوجاتا ہے۔ خدا اور بندے کے درمیان کا حجاب اٹھ جاتا ہے۔ قانون اللی تو بہی ہے کہ جوکوئی دنیا واسباب دنیا کا طالب ہوتو اللہ تعالیٰ اس کی تمام خواہشات دنیا وی کو پورا کرتا ہے۔ لیکن آخرت میں اس کے لئے کوئی اجر نہیں برخلاف اس کے جولوگ دنیا کو گھکرا کر خدا سے عشق و محبت رکھتے ہیں تو اللہ تعالیٰ انہیں اپنی محبت و عنایت سے نواز تا ہے۔ وہ بالآخر فانی فی اللہ ہوکر باقی باللہ کا درجہ حاصل کرتے ہیں۔

خدانے انسان کوعقل سلیم کے ساتھ ساتھ قرآن تھیم بھی دیا ہے۔ اب آپ چاہیں تو صرف ایک متعلم کی طرح پڑھنے پر اکتفا کریں یا پھرا کیک محقق کی طرح اس کی قدرت میں غور وفکر کریں۔ اور اس کے عشق میں ڈو بتے جائیں۔ علامہ اقبال نے کیا خوب کہا ہے۔ بجھی عشق کی آگ اندھیر ہے مسلمان نہیں خاک کا ڈھیر ہے (مطبوعہ روزنانہ''منصف ۲۷رفبر وری ۱۹۸۰ء وروزنامہ'' سلامتی'' گلبرگہ)

# علّا مەسىدا شرف شمسى

سرز مین ہندخصوصاً ارض دکن میں جن نامورعلاء نے جنم لیا اور جنہوں نے اشاعت علم کے ذریعہ نہ صرف ملّت اسلامیہ کو فیض باب کیا بلکہ غیرمسلموں کو بھی اسلام سے روشناس کروایا۔ان میں علامہ شن بھی ایک تھے جنہوں نے بلاا متنیاز ند بہب وملّت اپنی درس گاہ کا درکھلار کھا۔

الحمدالله جامعه عثمانيه كے تحت ان پر تحقیق كا موقع ملالیكن يہاں صرف تعارفاً مختصر مضمون آپ كی نذر کرر ہا ہوں انشاءالله آئنده کسی موقع پر تفصیلی روشنی ڈالوں گا۔

علاّ مہ ابوشریف سیداشرف شمی بداللّہی سادات سینی میں سے تھے۔ وہ ایک عالم متوکل گھرانہ میں ۵رصفر المظفر ۱۲۸۰ھ مطابق ۲۳۳ر جولائی ۱۲۹۰ھ اور میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والدمحتر م حضرت سیدعلی (متوفی ۱۲۹۰ھ) سے پائی۔ بعد میں جن امور اساتذہ سے اکتساب فیض کیا ان میں قابلِ ذکر علامہ سید نصرت (متوفی ۱۳۲۹ھ) بحر العلوم عباس علی خال پنجابی (متوفی ۱۳۳۱ھ) علامہ عبدالصمدخال قندھاری مولوی وجیہدالدین مدراسی (متوفی ۱۳۱۰ھ) اور مولوی سیدواؤر و تاری محمد ابراہیم (متوفی ۱۳۳۱ھ) قابل ذکر ہیں۔ ان اساتذہ سے انہوں نے مختلف علوم مثلاً تفسیر صدیث فقه منطق طب کلام تصوف مناظرہ ادب ریاضی مساحت اقلیدس تجوید فارسی وغیرہ حاصل کئے۔

علاوہ ازیں فنون سپہ گری خصوصاً بتوٹ شمشیرزنی اور پنچہ تئی میں صاحب کمال سے بخصیل علمی کے بعد ۴ ماس م ۱۸۸۷ء میں مکہ مسجد حیدر آباد میں تقریب دستار بندی منعقد ہوئی جس میں ان کے اساتذہ مولوی عباس علی خاں اور مولوی عبدالصمد قندھاری وغیرہ نے دستار بندی کی اور سندعطا فرمائی۔

ذر بعیہ معاش کے لئے علامہ نے پہلے صرفخاص مبارک میں ملازمت اختیار کی لیکن اس دوران درس و تدریس کا سلسلہ بھی جاری رکھا جس کی شہرت سے متاثر ہوکر ناظم تعلیمات مولوی الہی بخش نے ان کودار لعلوم میں منتقل کرلیا۔ جب جامعہ عثمانیہ کی بنیاد ڈالی گئی تو وہ ۱۹۱۹ء میں جامعہ منتقل ہوگئے جہاں شعبہ فارسی ان کے سپر دکیا گیا۔ یہاں سے ۱۹۲۷ء میں وظیفہ حسن خدمت پر سبکدوش ہوئے ۔ لیکن تا حیات درس و تدریس اور تصنیف و تالیف میں مصروف رہے۔ نواب بہادریار جنگ کے الفاظ میں آپ کا دولت کدہ طالبانِ علم کا کعبہ تھا۔ یوں تو آپ کے تلامذہ کی تعداد بے ثار ہیں کیکن چند شہور تلامذہ میں مولا نا سعادت اللہ خال مندوز کی و تا کہ ملت

نواب بهادریار جنگ محضرت علامه سیدشهاب الدین محضرت مولانا سیدعالم تعکیم سید باقر قسمولوی عبدالحکیم تد بیر مولانا سید نجم الدین افضل العلمائی مولانا سیدم تعلیم الله مینی بدالله تا می شهرت یا فته قاری پروفیسر سید کلیم الله مینی اور مولوی موسی کلیم الله مینی جناب بی رام کشن راؤسرایی می نرسنگ راؤمدین 'روفیسر سیدمی نواب کاظم علی خال 'نواب سرداریار جنگ نواب حسنین خال امجد حیدر آبادی وغیره شامل مین -

علامتمشی نه صرف ایک معلم سے بلکہ عربی فارس اور اردو کے بلند پاییشا عرسے اور مفسر قر آن بھی سے۔ایک ہی نشست میں سینکڑ وں اشعار موزوں ہوجاتے سے۔آغا شوستری نے ایک محفل میں جب کہا کہ عرقی وانورتی کے وزن پراشعار کہنے والا آج کوئی نظر نہیں آتا تو علامہ نے گھر لوٹ کرایک ہی نشست میں دوسو سے زائد اشعار حضرت سیدنا علی کی شان میں کہہ ڈالے۔اسی طرح عربی کے مشہور شاعر فرز دق کے مشہور تصیدہ جو حضرت سیدنا زین العابدین کی شان میں ہے اس پڑتمیس بھی کامی جوغریب المثال ہے اور قادرا لکلامی کا ایک بہترین نمونہ ہے۔ دربار شاہی میں ناصیہ فرسائی سے آپ نے ہمیشہ اجتناب کیا۔

نظام سابع نواب میرعثمان علی خال نے اپنے کلام کی اصلاح کے لئے نواب ضیاء یار جنگ رکن عدالت العالیہ کے ذریعہ آپ کو بلا بھیجاتو آپ نے انکار کر دیا۔

علامہ مشی کی تصانیف کی تعداد سو سے زائد بتلائی جاتی ہے۔ جن میں بعض انقلابات زمانہ کے باعث تلف ہو چکی ہیں ان تصانیت کے منجملہ صرف آپ کی عربی تفسیر''لوامع البیان فی تفسیر القرآن' پریہاں مختصراً روشنی ڈالی جائے گی جواہل ہند خصوصاً اہل دکن کے لئے سرمایہ افتخار ہے۔ بلا شبہ ہندوستان میں کئی علماء نے قرآن کی تفسیر کھی ہیں لیکن ان میں سے اکثر اردوزبان میں ہیں۔ صرف چند علماء ہی نے خالص عربی زبان میں کممل قرآن مجید کی تفسیر کھی ہے ان میں سے ایک علامہ مشی بھی تھے۔خصوصاً دکن میں جن مفسرین کے نام ملتے ہیں وہ حسب ذبل ہیں۔

| •             |                   |     |
|---------------|-------------------|-----|
| (متوقی ۱۳۵۵ ۵ | علامه حسن بن محمد | (1) |

ان کے مجملہ دکن میں خواجہ دکن میں خواجہ دکن محضرت سیدمجہ کیسودراز کے بعد علامہ شمی کے سواکسی نے بھی مکمل قرآن مجید کی تفسیر عربی میں نہیں کھی حضرت خواجہ کی تفسیر ''الملتقط'' کے قلمی ننخے ہند اور برطانیہ کے چندا ہم کتب خانوں میں محفوظ ہیں۔اس تفسیر کا انداز صوفیا نہ ہے۔ علامہ شمی کی تفسیر ''نوامع البیان' ، جامع التفاسیر ہے جس میں کئی علوم کی مدد سے بحث کی گئی ہے۔ یہ تفسیر تقریباً چار ہزار صفحات پر مشتمل ہے۔ جس میں سے پہلے چھا جزاءاور آخری جز کی تفسیر زیور طباعت سے آراستہ ہوچکی ہے۔اور پہلے و آخری جز کا اردور جہ بھی شائع ہو چکا ہے۔ اس کے علاوہ تفسیر کا ایک علیمہ ہیں دیگر فکر انگیز معلومات کے ساتھ ساتھ صوتیات حروف و خواص غیر مطبوعہ ہے بیخطوطات حیدر آباد میں موجود ہیں۔اس مقدمہ میں دیگر فکر انگیز معلومات کے ساتھ ساتھ صوتیات حروف و خواص حروف مقطعات 'مرکبات' اعجاز قرآن' زول قرآن' اساء کتاب الله' قراءت و تبح ید' آداب تلاوت' و جی تعالیم القرآن' فضائل نبوت' و دوش میں شامل وہ الفاظ جوعر بی و فارسی میں مشترک ہیں' ان پر تفصیلی روثنی ڈالی گئی ہے۔اگر یہ مقدمہ مع ترجمہ شائع ہوجائے تو تشکیان علم سیراب ہو سکتے ہیں۔

اپی تغییر' لوامع البیان' کے آغاز میں فن تغییر کی اہمیت پر روشی ڈالتے ہوئے علامہ شمی لکھتے ہیں کہ بیار فع واعلیٰ علوم سے ہوارا کیکہ مفسر قر آن کو اصول تغییر' مدیث فقہ عربی ادب' جو یہ' منطق' تاریخ فلسفہ کلام' معانی بیان' بدلیع' تصوف' عقا کہ فراکض فلکیات وریاضی وغیرہ علوم سے واقفیت نہایت ضروری ہے۔ بلا شبہ علامہ نے اپی تغییر میں مختلف علوم کی مدد سے بحث کی ہے۔ آپ نے اصول اہلی سنت کے موافق بی تغییر کھی ہے۔ آیات کی تغییر میں دیگر آیات قر آئی' احادیث نبوی کے ساتھ ساتھ شعرائے عرب کک کلام سے بھی مدد لی ہے۔ اکثر مقامات پر مشہور علماء و متقد مین کی تفاسیر کا حوالہ دیا۔ بھران کی جرح و تعدیل کے بعدا پنی رائے ظاہر کی ہے کہ سمفسر کا بیان کہاں تک درست یا غلط ہے اور کیوں۔ جن آیات میں فقہی مسائل بیان کئے گئے ہیں ان کی تغییر اصول فقہ کی روشنی میں کی گئی ہے جس آیات میں ارض و ساء اجرام فلکی کا ذکر ہے ان کی تغییر میں علم فلکیات سے بھی مدد کی گئی ہے۔ جس آیات کی اتفاسیر ہے۔ علوم اسلامیہ کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ کی گئی ہے۔ حس آیات کی گئی ہیں۔ مختصر یہ کہ می تغییر جامع التفاسیر ہے۔ علوم اسلامیہ کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ کی گئی ہیں۔ مختصر یہ کہ میں گئی ہیں۔ مختصر یہ کہ میں مسائل سے بھی بحث کی گئی ہے۔

مثلاً ایک مقام پر علامہ نے ڈارون (Darwin) کے اس نظریہ ارتقاء کی تر دید کی ہے کہ انسان ابتدائے تخلیق میں بندرتھا اور آ ہستہ آ ہستہ آ ہستہ اس نے انسان کی شکل اختیار کی۔ آپ نے دلائل وبراہین سے اس کورد کیا ہے۔ لکھتے ہیں کہ قر آن سے یہ بات ثابت ہے کہ اللہ نے آدم گوایک مکمل انسان کی شکل میں پیدا کیا اور اس بات کی کوئی دلیل نہیں کہ انسان پہلے نباتات یا حیوانات کی شکل میں تھا۔ علامہ نے بعض اہل فرنگ کی اس دلیل کو بھی مستر دکر دیا کہ انسان اور بندر میں بعض مخصوص امراض مشترک ہیں جو دوسر بے

حیوانوں میں نہیں پائے جاتے نیزیہ کہ جب انسان کا خون بندر کی رگوں میں بندرکا خون انسان میں داخل کیا جاتا ہے تو طبیعت میں کوئی تغیر واقع نہیں ہوتا اور مزاج میں کوئی فساز نہیں پیدا ہوتا۔علامہ نے اس کور دکرتے ہوئے لکھا ہے کہ انسان حیوانات کی تمام اقسام سے طبیعت وترکیب کے لحاظ سے ممتاز حیثیت کا حامل ہے۔خصوصاً صفت نطق کی وجہ سے جو بندریا کسی بھی جانور میں نہیں پائی جاتی صرف کسی مرض یا مزاج کی مشابہت اس بات کا ثبوت نہیں کہ دونوں کی فطرت بھی ایک ہے۔

تفییر''لوامع البیان' کے علاوہ علامہ کی تصانیف میں تلخیص النحو (غیرمطبوعہ) تقریباً آٹھ سوصفحات پر مشمل ہے۔حضرت علامہ نے تفسیر کی تالیف کے دوران علم میں آنے والے علم نحو کے نادرمسائل کوعلیحدہ صنبط قلم کیا تھا۔ نیز فرزندر شیدمولوی سیرعلی مرحوم کی تدریس کے دوران بیسلسلہ جاری رہا۔اس طرح اس کی تالیف ۱۳۳۵ ہیں شروع ہوئی اور ۱۳۲۷ ہو میں اختیام کو پہونچی ۔اگر شائع ہوجائے تو دینی وعربی جامعات کے طلباء کے لئے نہایت مفید ثابت ہوگی ۔علاوہ ازیں العقائد (چار جھے) رسالۃ المعراج' رسالہ دعا' اصلاح الظنون فی جواب ابن خلدون' القول المفید فی التجوید' تنویر الہدائی' قصائد شمسی وغیرہ طبع ہو چکے ہیں۔ان کے علاوہ غیر مطبوعہ تصائد کی فہرست بھی طویل ہے۔

علامہ مشی نے ۱۳۴۹ھ م ۱۹۳۰ء میں وفات پائی اور حظیر ہ چنچل گوڑ ہ حیدر آباد میں محواستراحت ہیں ۔ گوییشس علوم غروب ہو چکالیکن تلاندہ وتصانیف کے ذریعہ اس کی ضیاء یا شیاں آج بھی جاری ہیں۔

(مطبوعه روزنامه "سلامتي" گلبرگه مورخه ۲۲ رجنوري • ۱۹۸ ء )

یه صنمون کچه ردوبدل واضا فه کے ساتھ ماہنامہ''اظہار'' کراچی شعبہ ' مطبوعات' محکمہ تعلقاتِ عامہ' حکومت سندھ پاکتان میں فبر وری۱۹۸۴ء کے ثارہ میں بھی شائع ہوا۔

# قائدملت کے استادمحتر معلّا مہسیدا شرف شمسی ا

سرز مین ہندخصوصاً ارض دکن میں جن نامور علماء نے جنم لیا اور جنہوں نے اشاعت علم کے ذریعہ نہ صرف ملّت اسلامیکو فیض یاب کیا بلکہ غیر مسلموں کو بھی اسلام سے روشناس کر وایا ان میں علامہ شمی بھی ایک تھے جن کی درسگاہ سے بلاا متیاز مذہب وملّت وفرقہ ومسلک ہر شخص مستفید ہوتا رہا۔ قائد ملت نواب بہا دریار جنگ کے الفاظ میں آپ کا دولت کدہ طالبان علم کا کعبہ تھا۔خود قائد ملت کوعلامہ شمی سے چودہ برس تک شرف تلمذ حاصل رہا جہاں انہوں نے عربی فارسی ادب تفسیر حدیث فقد منطق فلسفہ اورعلم کلام وغیرہ

کی باضابط تعلیم حاصل کی۔ آپ کے بعد قائد ملت نے مولوی سعادۃ الله خال مندوز کی سے اکتساب علم کیا۔ مخضریہ کہ ان دوعلماء نے قائد ملت کی تعلیم وتربیت میں بہت اہم رول ادا کیا ہے۔

آج قائدملت کے محتر م استادعلامہ ابوالشریف سیدا شرف شمسی گا مختصر تعارف آپ کی خدمت میں پیش کرر ہا ہوں ۔علّا مہ ابو شریف سیدا شرف شمسی بداللّٰہی ؓ سادات حسینی میں سے تھے۔ آپ کا سلسلہ نسب حضرت امام موسیٰ کاظمؓ کے تو سط سے حضرت سیدناعلی کرم اللّٰہ و جہہ تک جا پہنچتا ہے۔ آپ مہدوی المسلک تھے۔

ایک واقعہ بیان کیا جاتا ہے کہ انجمن مہدویہ حیدرآباد میں منعقدہ کسی جلسہ میں علامہ مشی اور مولوی سید جلال الدین توفیق موجود تھے۔ مولانا سعادۃ الله خال صاحب نے جواس وقت کمسن تھے'ایک نظم یا تقریر پیش کی ۔ سن کرعلامہ مشی نے پیشکش کی کہ اگریہ لڑکا پڑھنا چاہتا ہے تو میں پڑھانے تیار ہوں۔ چنا نچہ بعد نماز فجر مسجد مشی میں درس ہوا کرتا تھا۔ جبکہ سعادۃ الله خال صاحب روز انہ بیگم بازار سے آیا کرتے تھے۔ ان کا اصل نام مریز خال تھا۔ علامہ مشی کے برادر کلال جوذ کر میں بیٹھا کرتے تھے۔ ایک دن اٹھ کر کہا کہ انشرف میاں! میں اس لڑکے کو بہت سعادت مندیا تا ہوں اور اس کا نام سعادت الله خال رکھتا ہوں۔ چنانچہ بہی نام مشہور ہوگیا۔ اور آگے چل کریلڑکا علامہ کا جانشین بنا اور قائد ملت کو بھی ان سے شرف تلمذ حاصل رہا۔

علامہ کے ذوق مذریس کا بیعالم تھا کہ اگر مزاج ناساز ہوجائے اور تلا مذہ بیکہیں کہ آج درس موقوف رکھیں تو آپ کہتے کوئی

فكرنه كريں ـ تدريس سے تو دل بہلتا ہے حالانكه آپ بلامعاوضہ درس ديا كرتے تھے۔

علامہ مشی کے تعبیر رویا کے کی واقعات مشہور ہیں لیکن یہاں صرف ایک واقعہ بیان کیا جاتا ہے۔ قائد ملت نواب بہادریار جنگ جی بن میں علامہ کے پاس پڑھنے کے لئے آیا کرتے تھا یک بارانہوں نے علامہ سے کہا کہ شاید میں کچھ دن بعد درس کے لئے نہ آسکوں گا۔ علامہ نے جرت سے بوچھا کیا بات ہے۔ انہوں نے کہا میں نے ایک خواب دیکھا ہے جس میں لوگ مجھے گفن بہنا کر دفن کررہے ہیں علامہ نے کہا کہ بیتو بہت اچھا خواب ہے پہلے مٹھائی منگا و پھر خواب کی تعبیر بتلاتا ہوں۔ قائد ملت کے اصرار پر علامہ نے تعبیر بیہ بتلائی کہ لوگ تہمیں اپنا قائد بنائیں گے اور تبہاری عزت وشہرت بہت بڑھ جائے گی۔ چنا نچہ یہ تعبیر حرف درست نگل ۔ تعبیر بیہ بتلائی کہ لوگ تہمیں اپنا قائد بنائیں گے اور تبہاری عزت وشہرت بہت بڑھ جائے گی۔ چونا نچہ یہ بار مل لیتا گرویدہ ہوجا تا علامہ مشی میں وہ ساری خوبیاں جع تھیں جوایک عالم کامل میں ہونی چاہئے۔ جو بھی اُن سے ایک بار مل لیتا گرویدہ ہوجا تا تھا۔ مزاج تصنع سے پاک تھا۔ فطر تأبا مروت خلیق علیم ورچیم تھے۔ اور خود دار خدا پرست غیور درویش صفت بے ریا زاہد و متی بزرگ تھے۔ خود داری اور غیرت کا بیعالم تھا کہ اپنی تکالیف اور مصائب کا بھی کسی سے ذکر نہ کیا۔ صبر وقناعت میں پوری زندگی گزار دی۔ شخواہ کا زیادہ ترحہ خرود از خداری اور خیر ت کا بیعالم تھا کہ اپنی تکالیف اور میواؤں کی اعانت میں خرج ہوجا تا تھا۔ کوئی سائل (فقیر) ان کے در سے محروم نہ لوٹنا

علامہ شمسی تبحرعلمی اور دین داری کے باوجود زاہد خشک نہیں تھے۔ شاعری اور موسیقی کی مخصوص محفلوں میں شرکت کیا کرتے تھے۔ایرانی گلی اور کو چنسیم کی ادبی محفلوں میں علامہ شمسی اور حضرت تو فیق کی شرکت سے بہار آ جاتی تھی۔خود علامہ ایک قادرالکلام شاعر تھے۔اردوسے زیادہ عربی اور فارسی میں آپ کا کلام موجود ہے۔

تھا۔نہایت سادہ زندگی بسرکرتے تھے۔انہوں نے ہمیشہ شاہ وقت کی آستاں بوسی اور حکام کی حیایلوسی کوعار سمجھا۔

حضرت سیدنا زین العابدین کی مدح میں مشہور عربی شاعر فرزوق نے جوقصیدہ کہا تھااس پرعلامیمشی کی تحمیس ان کی قادر الکامی اور بلندی تخیل کی آئینہ دار ہے۔ فارسی کلام بھی عرقی وانورتی کے معیار کا ہے۔ جس کا اعتراف کرتے ہوئے ان کے ہم عصر شاعر نواب سنادالملک خاتم الشعراء آقا سیرعلی شوستری نے ایک رقع نظم آپ کو کھا تھا۔علامیمشی گومرز اعبدالقادر بید آل کا حسن بیان مرغوب

تھا۔ کیکن اسلوب بیان میں ان کی اپنی انفرادی شان جلوہ گر ہے۔ ایک ایک نشست میں قصیدہ کے دیڑھ دوسو شعر موزوں کر دینا ان کے لئے معمولی بات تھی۔ ایک دفعہ ناقد رشناس کے کسی واقعہ سے متاثر ہوکر انہوں نے اپنا سارا کلام باؤلی میں پھینک دیا تھا اور اس مشغلہ کو خیر باد کہنے کا ارادہ بھی کرلیا تھا لیکن فطری صلاحیت کو دبایا نہیں جا سکتا۔ ان کی طبیعت کی جولانی اور جذبات کی فراوانی نے پھر ان کو شعر کہنے پر مجبور کر دیا۔ علامہ نے ہر صنف بھن میں طبع آزمائی کی مگر غزلوں تصیدوں 'حد' نعت ومنقبت کا سرمایہ زیادہ ہے بیشتر کلام غیر مطبوعہ ہے۔

علامہ شمی نے عسرت و تنگ دامانی کے باوجود درس و تد رئیس کے ساتھ ساتھ مختلف علوم و فنون پر تقریباً دیڑھ سو کتا ہیں کہ سے موسوم ہوگئیں۔ جس کا ذکر کرتے ہوئے قائد ملت کھتے ہیں '' حضرت علامہ مرحوم بھی اس تذکرہ کو نا لیہ ندفر ماتے تھے۔ اور میں بھی اس کوقلمبند کرتے ہوئے دنج و ملال محسوس کرتا ہوں کیونکہ حضرت علامہ نے فراغت تخصیل کے بعد حصول ملا زمت تک اپنے جگر گوشوں اور دل کے ٹکڑوں لیمنی تصانیف کوفروخت کر کے قوت لا میوت کا سامان حاصل کیا۔ ایک دومثنویاں اور علوم معقول ومنقول میں کئی تصانیف جوان کے معاصرین کے ناموں سے منسوب ہیں اگر اس خانہ خراب تنگ دستی نے ان کو مجبور نہ کیا ہوتا تو آج حضرت علامہ مرحوم کی تصانیف کے ساتھ ان کے نام گرا سے تا کہ اس کے اس کا میں گئی تھا نیف کے ساتھ ان کے نام گرا کے جاسکتے۔ ( مکتبہ پہٹم بر ۱۹۳۰ء )

علامہ کی مطبوعہ تصانیف میں سے رسالتہ المعراج 'القول المفید فی التجوید' رسالہ دعا' العقائد' اصلاح الظنون فی جواب ابن خلدون' تنویر الہدایہ وغیرہ دستیاب ہیں۔علامہ نے عربی نحویر ایک ضخیم وجامع کتاب' دتلخیص الخو'' بزبان اردو تالیف کی تھی جوغیر مطبوعہ ہے اگریہ کتاب طبع ہوجائے تو عربی مدارس وجامعات کے لئے بے حدمفید ثابت ہوگی۔

علامہ مشی کی تفسیر'' لوامع البیان' جامع التفاسیر ہے جس میں کئی علوم کی مدد سے بحث کی گئی ہے۔ یہ تفسیر تقریباً چار ہزار صفحات پر مشتمل ہے۔ جس میں سے پہلے چھا جزاءاور آخری جزکا تفسیر زیور طباعت سے آراستہ ہو چکی ہے۔ اور پہلے و آخری جزکا اردو ترجمہ بھی شائع ہو چکا ہے۔ اس کے علاوہ تفسیر کا ایک علیحدہ بسیط مقدمہ ہے جو تقریباً ساڑھے پانچ سوصفحات پر مشتمل ہے جو ابھی غیر مطبوعہ ہے میخطوطات حیدر آباد میں موجود ہیں اس مقدر دیگر فکر انگیز معلومات کے ساتھ ساتھ صوبتیات حروف وخواص حروف مقطعات مرکبات اعجاز قرآن نزول قرآن اساء کتاب الله قراءت و تجوید' آداب تلاوت' و جی تعالیم القرآن فضائل نبوت' اور قرآن میں شامل وہ الفاظ جوعر بی وفارس میں مشترک ہیں' ان پر تفصیلی روشنی ڈالی گئی ہے۔ اگر بیہ مقدمہ مع ترجمہ شائع ہوجائے تو تشکانِ علم سیراب ہو سکتے ہیں۔

ا پنی تفسیر''لوامع البیان'' کے آغاز میں فن تفسیر کی اہمیت پر روشنی ڈالتے ہوئے علامہ شسی لکھتے ہیں کہ بیار فع واعلیٰ علوم سے

علامہ کے وصال کے بعد مجلّہ مکتبہ کا خصوصی شارہ شائع ہوا اور ایک تعزیق مشاعرہ میں آپ کے شاگر درشید و جانشین قائد ملت نواب بہادریار جنگ خلق نے جومرثیہ پڑھااس کامطلع ومقطع بالتر تیب اس طرح ہے۔

ہم کس کو تیرے بعد کہیں آفاب علم اے فخر قوم سمسی عالی جانب علم اے فخر قوم سمسی عالی جانب علم اے فکق کس کے سامنے پھیلائے جاکے ہاتھ ہے تین پشت سے وہ ترا فیضاب علم

علامہ مشی نے ۲۶ رمحرم ۱۳۴۹ھ ۱۹۳۸ جون ۱۹۳۰ء روز سہ شنبہ کو وفات پائی اور حظیرہ حضرت بندگی میں سیدراج محرات مجرا گوڑہ حیدرآباد میں محواستراحت ہیں ۔ مزار پر قائد ملت نے عقیدہ چوکھنڈی تغمیر کروائی تھی۔ گویہ مس علوم غروب ہو چکالیکن تلاندہ وتصانیف کے ذریعہ اس کی ضیاء یا شیاں آج بھی جاری ہیں۔

(مطبوعه روزنامه "رہنمائے دکن" حیدرآباد بہادریار جنگ نمبرمور خدیم ررجب المرجب،۱۹۸۴هم سرایریل ۱۹۸۸ء)

# علامه مشی کے اساتذہ

بحرالعلوم علامہ ابوالشریف سیدا شرف یدالٹہی سٹسی کی علمی خد مات پر تحقیقی مقالہ قلمبند کرتے وقت جن مشکلات کا سامنا کرنا پڑاان میں ان کے اساتذہ پر مواد کی فراہمی بھی تھی۔ چنانچہ افاد ۂ عام کی خاطران کے اساتذہ پر فراہم شدہ معلومات اپنے مقالوں سے مخضر پیش کرر ہاہوں۔

یا یک حقیقت ہے کہ علامہ نے وراثتاً ذوق علمی پایا تھا۔تسمیہ خوانی کے بعد آپ کے والدمحتر م حضرت سیوعلیؓ سے قر آن مجید' حکایات'لطیفہ' گلتان ومیزان کا درس لیا۔

۱۲۹۰ھ میں والدمحترم کی وفات کے بعد آپ کے برادر کلال حضرت سیر محمود نے سلسلہ درس جاری رکھا۔ یہاں تک کہ حکومت حیدرآباد نے شہر سے مہدویوں کے اخراج کا حکم صادر کیا۔ نینجنگا مشائخ مہدویہ بھی گجرات منتقل ہوگئے۔لیکن کچھ عرصہ بعد حکومت نے اپنا فیصلہ واپس لے لیا۔ جبعلا مہسید نصرت نے آپنا فیصلہ واپس کے لیا۔ جبعلا مہسید نصرت نے گجرات سے واپسی کے بعد محلّہ مشیرآباد میں سکونت اختیار کی تو علامہ شمی درس کے لئے آپ کے پاس حاضر ہوئے۔اوریہ سلسلہ نقریباً دوسال تک چلتار ہا۔لیکن علامہ سید نصرت کی بڑھتی ہوئی مصروفیات کی وجہ سے یہ سلسلہ درس جاری نہرہ سکا۔

جب آپ کی عمر کا سال ہوئی تو رغبت علمی بڑھتی ہی گئی درایں اثناء مولوی سیدنور الاتقیا نے دروازہ دبیر پورہ کے قریب مدرسہ محمد بیقائم کیا اور مولوی عباس علی خال علی بوری کواس کا منتظم اعلی مقرر کیا۔ مولوی سیدنور الاتقیا بااثر و باثر وت مشاکخ اورنگ آباد میں سے تھے۔ جن کے فرزندنواب ضیاءیار جنگ نہ صرف علامت شمی کے ہمدرس تھے بلکہ عدالت العالیہ کے جج بھی رہ چکے ہیں۔ علامہ سمسی نے 1791ھ مطابق ۱۸۸۲ء میں اس مدرسہ میں داخلہ لیا۔ جہاں ابتداً مولوی و کی محمد سے درس لیا کرتے تھے۔ اس کے بعد علامہ عباس علی خال پنجا بی سے متعدد علوم حاصل کئے۔ اور علم منطق معانی بیان 'بدلیع فلف کھمت' ہیئت' طب حدیث تغییر' فقہ' مناظرہ علم الفرائض' عقائد کلام' ادب اور ریاضی و غیرہ میں مہارت تا مہاصل کی''

### بحرالعلوم علامه سيدنفرت:

بحرالعلوم شمس العارفين علامه سيدنفرت اعلى الله مقامه ابن حضرت سيد يعقو بسيشهور مشائخ وعلمائے مهدويه ميں سے تھے آپ كى ولا دت باسعادت ٢ رر جب ١٢٥٥ ه ميں ہوئى۔ ابتدائى تعليم اپنے والدمحترم سے پائى۔ جب مدرسه دارالعلوم كا قيام مل ميں آيا جہاں مولوى ابور جاء زماں خال بھى عربى پڑھايا كرتے تھے تو آپ نے وہاں داخله ليا۔ خصوصاً مولوى حميد الدين مولوى عبد الله ك

مولوی نیاز احمد بدخشانی اور مولوی عبد الصمد خال قندهاری سے علوم متداوله کی تکمیل کی اس طرح ۲۵ سال کی عمر میں متعدد علوم میں مہارت تامہ حاصل کی ۔

ا ثنا تعلیم ہیں آپ نے مسلک مہدویہ کے مطابق ۲ رمحرم اے ۱۱ سے تو دنیا کی اور ۲۸۱ سے میں والدمحرم کی وفات کے بعد مندارشاد پر شمکن ہوئے۔ آپ کی تبحرعلمی اور تمبر فیصل نے لوگوں کو بہت متاثر کیا آپ کے فیصلے اور فتو ہے حکومت اور دار القصناء میں معتبر اور ستحسن مانے جاتے تھے۔ بلکہ بعض اوقات محکمہ قضاۃ کی جانب سے خفیہ طور پر آپ سے رائے بھی طلب کی جاتی تھی۔ نظام معتبر اور ستحسن مانے جاتے تھے۔ بلکہ بعض اوقات محکمہ قضاۃ کی جانب سے خفیہ طور پر آپ سے رائے بھی طلب کی جاتی تھی۔ اصول مادس نواب میر محبوب علی خال نے جشن میمیں (سلور جو بلی ) کے موقع پر آپ کو خلعت عطافر مائی۔ علامہ کی مشہور تصافیف ہیں۔ اصول الروائی علم الکلام المہدویہ رسالۃ المجمعہ اور فقہ المہدویہ اور کی المجواہم بجواب ہدیہ مہدویہ شامل ہیں۔ علامہ سیمشی نے اسپنا اسلام کی شرح '' تنویر الدرائیشرح اصول الروائی'' بھی کلھی تھی لیکن اب سے کتاب اصول الروائی (عربی) پر خصرف حاشیہ کتھی اسلام المہدوں شرف تلمد حاصل رہا بلکہ آپ نے علامہ شمی تابار کے خلامہ میں وصال پایا اور مرفد مبارک حظیرہ حضرت سیدراج محمد چنجی گوڑہ میں ہے۔ علامہ سید نفرت نے فرزند علامہ سید شہاب اللہ بن گوعلامہ شمی سے عنامہ سید شہاب اللہ بن کے موجودہ جانشین حضرت الحائ کے بیش بہا کتب خانہ خصوصاً مخطوطات کا شخطوطات سے استفادہ کا موقعہ حاصل ہوا۔ جس کے لئے میں مولا نا کا ممنون ہوں سید عطن شہاب مہدوی صاحب قبلہ کی مربانی سے مخطوطات سے استفادہ کا موقعہ حاصل ہوا۔ جس کے لئے میں مولا نا کا ممنون ہوں سید عطن شہاب مہدوی صاحب قبلہ کی سی کو خلوطات سے استفادہ کا موقعہ حاصل ہوا۔ جس کے لئے میں مولا نا کا ممنون ہوں سے تو ہو ہوں کے کہ موصوف کے تعاون کے بین مربانی سے مخطوطات سے استفادہ کا موقعہ حاصل ہوا۔ جس کے لئے میں مولا نا کا ممنون ہوں بھی تو ہو ہوں کے کہ موصوف کے تعاون کے بین مربانی سے مخطوطات سے استفادہ کا موقعہ حاصل ہوا۔

### علامه عباس على خال على يورى:

بحرالعلوم علامہ عباس علی خاں ریاست پنجاب کے ضلع علی پور کے متوطن تھے۔ جب حیدرآبا دتشریف لائے تو انہوں نے بازارنورالا مراء میں سکونت اختیار کی ۔مولوی سیدنورالاتقیاء نے جب مدرسہ محمد میر کی داغ بیل ڈالی تو آپ کونتظم اعلیٰ مقرر کیا جہاں علامہ مشیؓ نے آپ کے شاگر درشید ہونے کا شرف حاصل کیا۔

علامہ عباس علی خال محدث عصر اور علماء اجل میں سے تھے۔ زاہد ومتوکل 'صاحب وجاہت وفضیلت اور صاحب کشف بھی سے جے۔ کہا جاتا ہے کہ ایک مرتبہ کو کی شخص جو وہا بی تھا آپ کی مجلس میں حاضر ہوا اور حضور اکرم علی تھے کہا غیب کے تعلق سے بحث کرنے لگا۔ آپ نے عقلی فقلی ولائل سے اس کو مطمئن کرنا چاہا کیکن اس نے نہ مانا تب آپ کو جلال آگیا اور بالآخر آپ نے کہا کہ حضور کی ذات اقدس کے تعلق سے شاکی ہے لیکن میں تو ایک ادنی بندہ ہوں اور اب یہ حقیقت واضح کررہا ہوں کہ تجھ پر اس وقت عشل جنابت واجب ہے یہ سنتے ہی وہ شخص اُٹھ کر فرارہ وگیا۔

علامہ کے تو کل کے تعلق سے کہا جاتا ہے کہ کسی بھی طالب علم سے کوئی معاوضہ یا مدیہ قبول نہیں کرتے تھے۔ایک بارکسی

طالب علم نے بچہ کی جیب میں جراً کچھ رو پئے رکھ دیئے۔ جب علامہ کواس کا پنۃ چلا تو مارے غیض کے بچہ کا ہاتھ پکڑ کراندر لے گئے اس کے بعد پھر بھی بچہ جماعت میں نظر نہیں آیا۔

علامہ عباس خال رسوم وبدعات کے سخت خلاف تھے جس کی وجہ سے مشائخ ان کے مخالف ہو گئے تھے۔ مدرسہ محمد یہ بیس نفساب کی تکمیل کے بعد جب علامہ نے جلسہ تقسیم اسناد منعقد کرنے کا ارادہ ظاہر کیا تو علماء نے اصرار کیا کہ مولا ناتش کی گواس میں شریک نہ کیا جائے کیونکہ وہ مسلک مہدویہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ لیکن علامہ نے ان کی رائے کو قبول نہیں کیا۔ نیتجاً علماء نے ارباب حکومت کو ورغلانے کی کوشش کی لیکن بعد تحقیق آپ کو انعقاد جلسہ کی اجازت دے دی گئی۔ چنانچہ ۲۲رشوال المکرّم ۱۳۰۴ھ مطابق ۱۸۸جولائی محلال کی کوشش کی کوشش کی لیکن بعد تحقیق آپ کو انعقاد جلسہ کی اجازت دے دی گئی۔ چنانچہ ۲۲رشوال المکرّم ۱۳۰۴ھ مطابق ۱۸۸جولائی المحکم ایک نوعیت کا پہلا جلسہ تھا اس جلسہ میں شہر کے مشہور علماء خصوصاً مولوی عبد الصمدخال قندھاری' مولوی حکیم وکیل احمد سکندر پوری' مولوی میر احمد علی افغانی' شخ الاسلام مولوی علماء خصوصاً مولوی عبد الصمدخال قندھاری' مولوی مبارک علی' مولوی عزیز الدین اور مولوی فقیر مجمد وغیر ہم نے شرکت کی اور نواب معززیار جنگ نے بھی شرکت کی اور نواب معززیار جنگ نے بھی شرکت کی۔

مولانا تشکی نے دیگر طلباء کی طرح ایک فارسی وعربی قصیدہ اور عربی تقریظ پڑھ کرسنائی جس کے بعد اسا تذہ نے ان کی دستار بندی فرمائی اور علامہ عباس علی غال نے دستار بندی اور سند کے علاوہ اپنی قباء بھی عنایت فرمائی۔ مولوی عبدالحی ککھنوی نے اپنی مشہور تصنیف ' 'نزھۃ الخواطر جلد ۸ میں مولانا کے ذوق علمی کوسراہا ہے لیکن سہواً استاد کا نام مولانا عباس چریا کوٹی لکھ دیا ہے جو غلط ہے۔ در حقیقت مولانا عباس چریا کوٹی کا وصال ۲۰۳۱ھ میں چریا کوٹ میں ہوا جوانز پر دیش میں اعظم گڑھ کے قریب واقع ہے۔ جبکہ علامہ عباس علی خال پنجاب کے موضع علی پور کے متوطن تھے۔ اور ان کا وصال ۲۱ رشعبان ۱۳۱۱ھ مطابق ۱۲ رنومبر ۱۹۰۳ء کو حیدر آباد میں ہوا اور مزار کا روان کے محلّہ امام پورہ میں باغ عثمان خال میں ہے۔ مولوی عثمان خال صدر محاسب نے عقید تا علامہ کو اپنے خاندانی قبرستان میں دون کیا تھا۔ اب یہ باغ بلیا کا باغ کہلا تا ہے۔ علامہ کی صحیح تاریخ وفات و مدفن کا پیۃ مرشدی و مولائی حضرت سید عالم صاحب قبلیہ وفات کیم جنور کی سرے کے لئے میں حضرت قبلہ کا ممنون ہوں۔ نیز مولوی حمیدالدین علوی صاحب ایڈ و کیٹ ساکن چنجل گوڑہ کا بھی شکر گزار اول کے این کی تھی جوں کہ انہوں نے بھی علامہ عباس علی خال پر مواد کی فرا ہمی میں رہنمائی فرمائی ۔

بحرالعلوم علامه عباس علی خال علی پوری کی حسب ذیل تصانیف میری نظر سے گذری ہیں۔ مخضر البخاری مع شرحة التعلیق الفخری (عربی) میعار البلاغة (عربی) مقتاح العروض (عربی) التعلیق المفصل علی منداحمد ابن حنبل (عربی) بناءالصرف (فارسی) اوراصول حدیث (اردو)

### خان علامه عبدالصمدخان قندهاري:

علامہ قندھاری کا تعلق کا بل افغانستان سے تھاوہاں سے ہجرت کے بعد حیدرآ باد کے محلّہ کا روان میں سکونت پذیر تھے۔اور مسجد میاں مشک نز دیرانا بل میں علوم عقلیہ خصوصاً ہیئت وریاضی وغیرہ کا درس دیا کرتے تھے۔ان سے مولا ناسمتسی کو بھی شرف تلمذ حاصل رہا۔ مکہ مسجد میں منعقد شدہ جلست تشیم اسناد میں علامہ قندھاری نے بھی شمسی صاحب کی دستار بندی کی اور سندعطا فرمائی۔ جس کے آخر میں مولا ناکے لئے خلیق ومستعدوذکی نا قدونہ ہم واقد است کے الفاظ درج ہیں۔

علامہ قندھاری نے حیررآباد میں مولانا جمال الدین افغانی سے بھی ملاقات کی تھی۔علامہ نے حیررآباد میں ہی وفات پائی اوران کو جمعرات بازار کے اس قبرستان میں فن کیا گیا جواب انقلابات زمانہ کا شکار ہو چکا ہے۔ تلاش بسیار کے باوجود قبر کی نشاند ہی نہ ہوسکی اور نہ ہی کچھ موادد ستیاب ہوسکا۔

### مولا ناوجيههالدين مدراسي:

مولوی وجیہدالدین نیلور میں ۳ رمضان المبارک ۱۲۳۸ ھو پیدا ہوئے مدراس میں قاضی ارتضاعلی گو پا موی ودیگر اساتذہ سے تعلیم پائی بعدازیں حیدرآ بادنتقل ہوگئے جہاں مدرسہ نظامیہ میں درس وند ریس میں مشغول رہے۔ ۱۳۱۰ھ میں وفات پائی ان کے ورثاء آج بھی حیدرآ بادمیں مقیم ہیں۔

مولوی وجیہ الدین علاء اجل میں سے تھے۔ جب آصف جاہ سادس نواب میر محبوب علی خاں نے نصاب تعلیم کی تکمیل کی تو طئے پایا کہ امتحان لیا جائے۔ چنانچے مولوی وجیہ الدین نے ۱۸ اس شمر ۱۸۸۱ء کو آصف جاہ سادس کا امتحان لیا۔ علامہ شمسیؓ نے مولوی صاحب سے علوم ریاضی الجبر ااور مساوات وغیرہ کی تعلیم حاصل کی ۔ علاوہ ازیں اپنے برادر سید محمود سے تصوف اور فنون عسکری محضرت سید داؤد سے زبان وادب فارسی مولوی سید مصطفی سے رمل وجفر محضرت سید اللہ بخش سے نجوم اور قاری محمد ابرا ہیم سے تجوید کی تعلیم حاصل کی ۔ قاری محمد ابرا ہیمؓ نے ۱۳۳۲ ہے میں وفات یائی۔

(مطبوعه ما هنامه "نورحیات "مئی ۱۹۸۳ء)



#### فكرونظر

### دورحاضرا ورهم

اسلام ہی ایک ایباواحد نظام ہے جس سے دنیا میں امن وامان قائم ہوسکتا ہے دین اور دنیا دونوں میں اسلامی نظام سے کا میابی اور کا مرانی حاصل ہوسکتی ہے۔ اس وقت مسلمانوں کو اسلامی نظام کی شدید ضرورت ہے۔ آج جو حکومتیں جنگ وجدال کی طرف مائل ہیں اگر وہ اسلامی اصول کو اختیار کریں تو ہر جگہ امن وامان قائم ہوسکتا ہے۔ اور ظلم وزیادتی سے دنیا پاک ہوسکتی ہے۔ مسلمانوں کی موجودہ پستی کی ایک اہم وجہ اسلامی تعلیمات کو نظر انداز کرنا ہے۔ مغربی تعلیم یا فتہ نو جوان اسلامی تعلیمات سے بہرہ ہونے کے موجودہ پستی کی ایک اہم وجہ اسلامی تعلیمات کو نظر آ رہے ہیں ورنہ کیا وجہ ہے کہ وہ قوم جس نے دنیا کو علم عمل سے سیراب کیا تھا آج وہ شنہ دہن ہے۔ جستوم نے چاردا مگ عالم میں تہذیب و تمدن کا ڈ نکا بجایا ہے آج وہ غیر مہذب اور غیر متمدن کیوں ہے؟ میکش اسی تشدہ ہن ہے۔ کہ اسلامی تعلیم سے بہرہ رکھ کر غیر اسلامی تعلیم دلا نا اعلیٰ سوسائٹ کا لئے ہے کہ اسلامی تعلیم سے ناوا قفیت بڑھتی جارہی ہے۔ آج بچوں کو اسلامی تعلیم سے بہرہ درکھ کر غیر اسلامی تعلیم دلا نا اعلیٰ سوسائٹ کا شان سمجھا جارہا ہے۔ بہر حال ہم جب تک اپنی موجودہ روش کونہ بدلیں اصلاح حال کی کوئی امیر نہیں کی جاسکتی۔

قرآن دنیامیں انسان کوجدو جہد سے نہیں رو کتا بلکہ جائز طریقہ سے سعی وعمل کی تا کید کرتا ہے۔ السعبی منبی و الاتمام من الله تعالیٰ کوشش کرنا میرااور تمام کرنا الله کا کام۔

یہ ظاہر ہے کہ عبادات کا تعلق روحانی قوت سے ہے اس کا اثر اخلاق پر بہت اچھا ہوتا ہے کین عبادات کے ساتھ ساتھ ابنائے جنس کی خدمت آج کے دور میں ضروری ہے۔

مسلمانوں کا ترقی کا اصل رازیہی ہے کہ ان میں تنظیم تھی وہ اسلامی تعلیمات پڑمل پیرا تھے۔وہ موت سے بے خوف تھے ان
کوآخرت کی فکرتھی دین و دنیا کا تصوران میں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے صدیوں تک نہایت شان وشوکت سے دنیا پر حکومت کی اور
اس کا اصلی سبب ان کا فکر ونظر اور سعی وعمل تھا۔ تاریخ اسلام شاہد ہے کہ مسلمانوں کی ہرکا میا بی وکا مرانی میں سعی وعمل کا راز پوشیدہ ہے۔
رسالت ما ب صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ اور اسو ہ حسنہ پر غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ آپ کی حیات طیبہ نے مسلمانوں
کی فلاح و بہود کے لئے نا قابل فر اموش سبق دیئے ہیں۔ اور مسلمانوں نے قرن اول میں جو کا میا بیاں حاصل کی تھیں وہ آئے ضرت ہی کے درس عمل کا نتیجہ تھیں۔

خدا نے آج تک اُس قوم کی حالت نہیں بدلی نہ ہو جس کو خیال آپ اپنی حالت کے بدلنے کا

ظاہر ہے کہ خدااس وقت تک کسی قوم کی حالت نہیں بدلتا جب تک کہ خود قوم اپنی حالت نہ بدلے۔ پس اگر ہر شخص دور رفتہ پرغور کر سے پھرا پنے حالات پرنظر ڈالے تو معلوم ہوگا کہ ہماری موجودہ کمزوریاں محض اسلامی تعلیمات سے دور ہونے کی وجہ سے ہیں۔ اگر ہر فردان تعلیمات پرغمل کی سعی کر بے تواس میں قوم کی فلاح و بہبود ہے۔اس لئے کہ

افراد کے ہاتھوں میں ہے اقوام کی تقدیر ہر فرد ہے ملّت کے مقدر کا ستارہ

مسلمانوں کوچاہئے کہ سی وقتی کی طرف توجہ کریں اپنے اختلافات کومٹا کرجسدِ واحد کی طرح متحدہ وجائیں اوراپی علمی وروحانی قوتوں کواصلاح حال کی طرف متوجہ کریں ۔ پس اگرہم متحدہ وجائیں اور بھائی چارگی اختیار کریں تو کوئی وجہ نہیں کہ ہم ترقی نہ کریں ۔

مسلمانوں کی تیرہ سوسالہ تاریخ ہمیں بتلاتی ہے کہ ہم عزت وحشمت 'شان وشوکت اور حکومت وقوت کے مالک تھے لیکن موجودہ حالات کے مشاہدہ سے واضح ہوتا ہے کہ ہم ذلت وخواری 'افلاس و نا داری کا شکار ہیں ہم میں نہ دولت ہے نہ شوکت ہے ۔ ہماری بہمی اخوت والفت باقی ہے نہ اچھے اخلاق و کر دار ہم میں ہیں ۔عشر وزکوا ۃ اور غرباء پروری کا ہم میں احساس تک نہیں ہے ۔ ہماری حالت بدسے برتر ہوتی جارہی ہے ۔ اس کی اصل وجہ یہی ہے کہ ہم اسلامیت سے بہرہ ہوتے جارہے ہیں ۔ اور نام ونمود ونا جائز شان وشوکت کو طر وَ امتیاز بنار کھا ہے ۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ ہم اسلامیت سے بہلے والدین اپنی اولا دکوا سلامی تعلیم دلائیں ۔ بالخصوص روزہ نمان ورقر آن اور دین تعلیم سے بہرہ ورکریں ۔ اس سے امید کی جاستی ہے کہ اس کے دل ود ماغ پر سب سے پہلافش اسلام اور قر آن کا ہوگا تو وہ بے راہ روی اختیار نہ کر کئیں گے ۔ پس اگر اب بھی مسلمان متحد ہوجا ئیں 'بھائی چارگی اختیار کریں' غرباء پروری کواپنا کین کا ہوگا تو وہ بے راہ روی اختیار نہ کر کئیں گے ۔ پس اگر اب بھی مسلمان متحد ہوجا کیں 'بھائی چارگی اختیار کریں اور اپنے اخلاق واعمال کوسنواریں تو وہ دن دور نہیں جبکہ مسلمان عزت و آبر و کے ساتھ زندگی گزاریں باہمی اخوت والفت پیدا کریں اور اپنے اخلاق واعمال کوسنواریں تو وہ دن دور نہیں جبکہ مسلمان عزت و آبر و کے ساتھ زندگی گزاریں

(مطبوعه ما بهنامهُ''نورحیات' رحمة اللعالمین نمبر جون جولا کی ۱۹۲۲ء ومیلا دمهدی نمبر ۲۰۰۰ء)

اوراینی سابقه روایات کوزنده کریں۔

# فردقائم ربط ملت سے ہے تنہا کچھ ہیں

المحد لله ادارہ حیات و ممات مہدویہ حیرا آباد نے پیچاس سال کا طویل سفر بڑی کا میابی سے طئے کیا ہے۔ جیسا کہ نام سے ظاہر ہے زندگی اورموت دونوں حالات میں افراد تو م کی مد کر نااس کا اہم مقصد ہے۔ ''حیات'' کے تحت فی الحال دومرا کڑھ حت چنی گوڑہ و مشیر آباد میں کا رکر دہیں جہاں بلا امتیاز مذہب وملت برائے نام فیس لے کر مریضوں کا علاج کیا جاتا ہے۔ حالا نکہ جوفیس وصول ہوتی ہے وہ خریدی ادویہ کے لئے بھی کافی نہیں ہوتی۔ ڈاکٹر، کمپاؤنٹر، فراش، برتی بل وکرابیا اورادویات اس کے علاوہ افراجات ہیں۔ تابل مبار کباد ہیں وہ عطیہ دہندگان جو فریوں کو کم خرج پر علاج کی سہولت بھم پہنچا نے میں ادارہ کی مدد کررہے ہیں ان کا اخلاقی و مالی تعاون ادارہ کے لئے ہمت افزائی کا باعث ہے کہا حت کے سرک مورت ہے۔ عصری سہولتوں کے ساتھ دواخانہ کے قیام کے لئے ذاتی عمارت کی ضرورت ہے۔ چنا نچہ گولڈن جو بلی کی مناسب سے ''بلڈنگ فنڈ'' قائم کیا گیا جواصحاب خبر کی توجہ کامخان ہے۔ متابی صاحب ثروت ہوئی کی مناسب سے ''بلڈنگ فنڈ'' قائم کیا گیا جواصحاب خبر کی توجہ کامخان ہے۔ متابی صاحب ثروت ہوئی کی مناسب سے ''بلڈنگ فنڈ'' قائم کیا گیا جواصحاب خبر کی توجہ کامخان ہے۔ منابی صاحب ثروت ہوئی کی اداروں کو ہی تی ہوئی کام کے لئے بیرونی افراد پر تکھیا چھار بحال نہیں ہے۔ ویسے ہزاروں لوگ بیرون ہند تھے ہیں۔ متابی انداز فکر بھی چر خال کے جو سے باز کر بوگھی ہوئی کی اداروں کو دیں تو بھی کم ایسے ہیں جواب خوثی کے موقع پر آخوبازی، سامعہ نوازی اور عیش وعشر سے کا ایک فیصد بھی تو می اداروں کو دیں تو بہت بچھ تعیری کام ہوسکتا ہے حالا نکداس قوم میں آمدنی کا دن فیصد فی سبیل اللہ خرج کر نے کارواج ہے۔ آج کا گرائے کی حضور سات میں بہت کم وقفہ ہے۔ اذاں وقت والادت نماز بعدوفات۔

میرے کہنے کا پیمطلب نہیں کہ افراد توم فلاح و بہود کے کا موں میں تعاون نہیں کرتے۔ کرتے ضرور ہیں صرف انداز فکر میں تبدیلی کی ضرورت ہے۔ موبا ہے کہ بعض اصحاب یا تو کسی قومی تبدیلی کی ضرورت ہے۔ عموماً میہ ہوتا ہے کہ بعض اصحاب یا تو کسی قومی ادارہ کی کارکردگی سے ناواقف ہوتے ہیں یا بعض غلط فہمیوں یا غلط افوا ہوں کا شکار ہوجاتے ہیں یا کسی ادارہ کی قیادت انہیں پہند نہیں ہوتی یادارہ پراعتا نہیں ہوتا۔ بہتر ہوگا اگرا یسے لوگ حقیقی صورت حال جانے کی کوشش کریں۔ جس کا انہیں پوراحق حاصل ہے۔

میرے تجربہ اور مشاہدہ سے میں نے بینتیجہ اخذ کیا ہے کہ بلاتحقیق وبلا ثبوت اداروں ،عہد بداروں اور کارکنوں پر الزام تر اثی کرنے والوں میں وہ لوگ خاص طور پر زیادہ پیش ہوتے ہیں جنہوں نے نہ بھی کوئی عطیہ دیا اور نہ بھی اپنی زندگی کا کوئی لمحہ قوم کے لئے دیا عموماً لوگوں میں صرف' استفادہ''کرنے کا رجحان زیادہ پایا جاتا ہے اور اسے اپناحق سمجھتے ہیں جبکہ لوگوں کو فائدہ پہنچانے کا رجحان رکھنے والوں کی تعداد بہت کم ہے۔صاحب استطاعت ہونے کے باوجود کسی نہ کسی انداز میں قومی وسائل سے ناجائز استفادہ

کرنے کی کوشش کرنا ہوشیاری اور چالا کی سمجھا جاتا ہے جبکہ بیسوال کی ہی بدلی ہوئی شکل ہے۔ ایسی قوم جس میں''سوال'' اور ''صورت سوال'' دونوں کی ممانعت ہے۔ ایسے منفی رجحانات اخلاقی دیوالیہ پن اور ڈبنی انحطاط کی علامت ہیں۔ جو حقیقی مستحقین کی وہ تو تابل رحم اور قابل امداد ہیں ان کی مدد کرنا ہمارا فرض ہے اور بیمل خدا کو پہند ہے لیکن خودساختہ مفلسین کی وجہ سے حقیقی مستحقین کی حق تافی ہوتی ہے۔ اس غلطر جمان کوبد لنے کی ضرورت ہے۔

قومی ادارے اس قوم کی حالت کا آئینہ ہوتے ہیں۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم سب سے پہلے'' ایک قوم'' کا تصور پیدا کریں اور قومی اداروں کو مشحکم کریں۔ صرف اپنی'' شناخت'' کے لئے قوم کے مسلمہا داروں کی جڑوں کو کھوکھلی بنانے کی کوشش نہ کریں۔ اور'' ذاتی مفاد'' کے لئے'' قومی مفاد'' کوقربان کرنے کی کوشش نہ کریں۔

آج کل بیر جمان ہے کہ ہر شخص خود کو' قائد' کہلانا چاہتا ہے'' کارکن' نہیں ۔ نتیجہ رسہ کثی کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔
قیادت کے لئے ادارے قائم ہوتے ہیں جن کا کوئی واضح مقصد نہیں ہوتا۔ پھر وہ وہ ہی کام دہراتے ہیں جو پہلے سے کوئی ادارہ کررہا ہے
۔ کسی خانداز میں قوم کوفائدہ پہنچانے کا سلیقہ نہیں ہوتا۔ نیتجناً ہوشیارلوگ ایک ہی مقصد کے لئے کئی اداروں سے فائدہ اٹھا لیتے ہیں۔
مانا کہ کوئی بھی ادارہ ساری قوم کو مطمئن نہیں کرسکتا کیونکہ ہرایک فردکی جائز ونا جائز خواہش کی تکمیل ناممکن ہے۔

قومی پیجہتی اتحاد وا تفاق، بھائی جارہ ساج کے کمز ورطبقات کے لئے جذبہ ایثار وہمدر دی، خلوص وللہیت اوراحساس ذمہ داری آج وقت کی اہم ضرورت ہے۔

> فرد قائم ربط ملت سے ہے تنہا کچھ نہیں موج ہے دریا میں اور بیرون دریا کچھ نہیں

الله تعالیٰ ہمارے علانیہ وخفیہ اعمال ،ارادوں اور نیتوں کواچھی طرح جانتا ہے۔ اور بالآ خراس کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔اگر ارادہ ونیت نیک ہوتوعمل بھی نیک ہوگا۔بس حیات اورممات کے فلسفہ کو سیجھنے کی ضرورت ہے۔

آگاہ اپنی موت سے کوئی بشر نہیں سامان ہے سو برس کا بل کی خبر نہیں

دولت ہماری ملکیت نہیں ہوتی بلکہ الله کی امانت ہوتی ہے۔ اس کا استعال ایک آزمائش ہوتا ہے۔ ہم اپنی ذاتی زندگی اور
اپنے اہل وعیال کی مسرت وخوشحالی کے ساتھ ساتھ اگر اپنے غریب رشتہ داروں ، پڑوسیوں اور دیگر مستحق افرادقوم کی زندگی میں بھی
خوشیاں لانے کی کوشش کرتے ہیں تو یقیناً الله تعالی اس کا کئی گنا اجر دے گابشر طیکہ ہمارے کام میں ''للہیت' ہو'دتشہیر' اور''شناخت'
پیش نظر نہ ہو۔ بفضل تعالی ایسے کئی اصحاب خیر ہیں جو بلاتشہیر خاموش انداز میں مدد کررہے ہیں جو قابل تحسین ہیں لیکن نسبتاً ایسے
اصحاب خیرکی تعداد بہت کم ہے۔ یا در ہے تشہیر اور شناخت دراصل طلب شہرت اور طلب عزت کی بدلی ہوئی شکل ہے جوممنوع ہے اس

میں للہیت باقی نہیں رہتی۔

رمضان المبارک میں زکواۃ کی تقسیم کے نظم کو با قاعدہ اور با مقصد بنایا جاسکتا ہے۔ زکواۃ کی رقم کو تو می اداروں کے توسط سے حقیقی مساکین اور حاجیمتندوں کو پینچایا جاسکتا ہے۔ خریب طلباء کی مالی امداد کے ذریعہ انہیں ایک اچھا میں بنخے اور اپنین خاندان کی کفالت کے قابل بنایا جاسکتا ہے اور انہیں مشکل حالات کے صور سے نکالا جاسکتا ہے اس طرح آیک اچھا معاشرہ تشکیل پاسکتا ہے۔ اوارہ حیات وممات مہدویہ کا ایک ابہم شعبہ ''ممات'' ہے جوامداد با نہمی کے اصول پر کام کرتا ہے۔ اس کا طریقہ کار میہ ہے کہ اراکین سے مابانہ تین روپے یا سالا نہ چھتیں روپے وصول کئے جاتے ہیں ۔ کی رکن کی درخواست شرکت قبول ہونے کے بعد اگر اندرون تین سال اس کی وفات ہوجائے تو ادارہ کی جانب سے ورثاء کو پانچ سوروپے اجراء کئے جاتے ہیں اور بعداز تین سال وفات کی صورت میں ایک ہزارروپے اجراء کئے جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ اصحاب خیر کی جانب سے جمع شدہ رقم میں سے پانچ سوروپے بطور کی صورت میں ایک ہزارروپے اجراء کئے جاتے ہیں جو قبول کرنا یا نہ کرنا ورثاء کا اختیاری فعل ہے۔ اگر حساب کریں تو تین سال میں کم از کم تین روپے یا زیادہ سے زیادہ ایک سور تھوں کو اداکر نے والارکن پانچ سوروپے کا مستحق ہوجاتا ہے۔ اس طرح بطور مثال چارسال میں کم از کم تین روپے یا زیادہ سے زیادہ ایک سور پر بیا تیم ہوجاتا ہے۔ اس طرح المداد میں میں کئیت ماہانہ دس سال میں ماہ نہ دس روپے یا سالا نہ۔ / 120 روپے ہا۔ الرکن ایک ہزار کا مستحق ہوجاتا ہے۔ اس طرح المداد ہو۔ درکنیت دوامی کی فیس صرف۔ / 6000 ہے۔ اندرون دو بیاک کی رکنی وفات پر ۔ / 3000 ہے۔ اندرون دو ہا۔ / 3000 ہے۔ اندرون کے جاتے ہیں۔ کی میں کئیت ماہانہ دس روپے یا سالا نہ۔ / 3000 ہے۔ اور فیس رکنیت دوامی کی فیس سے بیاد دوسال کی رکن کی وفات پر ۔ / 3000 ہے۔ اندروں دوسال ۔ / 3000 ہے۔ کی میں۔ کی میں کی میں۔ کی میں۔ کی میں۔ کی میں۔ کی میں کی میں۔ کی میں کی میں۔ کی میں۔ کی میں کی میں کی میں۔ کی میں۔ کی میں کی میں کی میں۔ کی میں۔ کی میں کی میں کی میں۔ کی میں کی میں

بعض اصحاب خیرا پنے افراد خاندان کے علاوہ دیگر مساکین کی ذمہ داری بھی قبول کرتے ہیں اور ان کی فیس رکنیت بھی ادا کرتے ہیں۔ تاکہان کی وفات بران کے ورثاء کی مدد ہوسکے۔

بعض ورثاء اپنے لواحقین میں سے کسی رکن کی وفات پرمستخدر قم لینے کے بجائے ادارہ کے''استحکام فنڈ'' میں جمع کر دیتے ہیں۔
لیکن آج کل بیر جمان نظر آرہا ہے کہ اصحاب ثروت اس اسکیم سے وابستگی کو کسر شان سمجھنے لگے ہیں حالانکہ قوم سے وابستگی قومی ادارہ
کے استحکام اور مساکین کی امداد کا بیر بھی ایک احسن طریقہ ہے۔اصحاب ثروت نہ صرف خود رکن بن کر بلکہ دیگر مساکین کو بھی رکن بناکر
ان کی فیس رکنیت کی ادائی کاذمہ کیکران کی مدد کر سکتے ہیں۔

الله تعالیٰ کے فضل وکرم، بانیان ادارہ کی خلوص نیت و دوراند کی اورافراد قوم کے تعاون سے ادارہ حیات وممات مہدویہ پیچاس سال سے قوم کی خاموش خدمت انجام دے رہا ہے۔ ادارہ کی ترقی و توسیع اورا شخکام کے لئے اصحاب خیر کی نظر عنایت ضروری ہے۔ یہ بھی الله کا فضل ہے کہ اب تک بیادارہ تشہیرا ورشنا خت کے جھگڑوں اور سیاست کی گندگی سے محفوظ ہے۔ ادارہ کے استحکام اور آمدنی و خرچ میں توازن کی برقراری کے لئے اراکین کی تعداد میں اضافہ نہایت ضروری ہے۔

(مطبوعه ''نورولایت''اداره حیات وممات مهدویه گولڈن جوبلی نمبر مارچ ۲۰۰۵ء)

# تدوین واشاعت کتب \_ایک تجزیه

کتابیں کسی بھی قوم کا آئینہ ہوتی ہیں کیونکہ ان میں اس قوم کے عقائد' تاریخ' تہذیب وتدن اور نشیب و فراز وغیرہ محفوظ ہوجاتے ہیں۔ جن سے بنی نوع انسان نسل درنسل استفادہ کرتے رہتے ہیں۔ اس کے علاوہ کتابیں ایک خاموش مبلغ و معلم بھی ہوتی ہیں جوقار کمین کے افکار ونظریات پر اثر انداز ہوتی ہیں اور ان کی وہنی تربیت کرتی ہیں۔ اس پس منظر میں اس بات کی سخت ضرورت ہے کہ ہم اپنی گذشتہ و حالیہ کتب کی طباعت و اشاعت کا ایک تقیدی جائزہ لیں تاکہ آئندہ کیلئے ایک جامع لائح ممل مرتب کیا جاسکے۔

ہماری قوم میں اکثرید دیکھا گیا ہے کہ جب بھی کسی نے حضرت اما مناسید محمد مہدی موعودٌ اور آپ کی تعلیمات پراعتراض کیا تو اس کے جواب میں کتب کی ترتیب واشاعت کا ایک سلسلہ چل پڑتا ہے۔ اور بیسوں کتب منظر عام پر آجاتی ہیں۔ لیکن کچھ دن گذر نے کے بعد پھر سکوت طاری ہوجاتا ہے جیسیا کہ سب کچھ ٹھیک ہے فکر کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ نیزان کتابوں کا دائر ہ ترسیل صرف مقام اشاعت یا زیادہ سے زیادہ صرف افرادِ ملّت مہدویہ تک ہی محدود ہوتا ہے جی کہ اس کی اطلاع قومی جرائد میں بھی شائع نہیں ہوتی اور یہ کتب ان متنازعہ کتب ومضامین کے قارئین تک نہیں پہنچ یا تے۔

اعتراضات کی نوعیت اور وجوہات پر ایک نظر ڈالیس تو پتہ چلے گا کہ ایک تو اعتراض برائے اعتراض ہوتا ہے جس کا مقصد محض اشتعال انگیزی اور حصولِ شہرت ہے۔ دوسرااعتراض یا غلط بیانی بوجہ لاعلمی بھی ہوسکتی ہے۔ کیونکہ اگر کوئی تحقیق کرنا بھی چاہے تو اسے ہمارے کتب دستیا بنہیں ہوتے پھر محقق مضمون نگار کا اس کا اپنا عقیدہ بھی اس کے خیالات پر غالب ہوتا ہے۔ ان حالات میں عالمانہ انداز جواب کے بجائے جارحانہ انداز ان کے خیالات کومزید تقویت پہنچا تا ہے۔

تاریخ گواہ ہے کہ اعتراضات اور ایذ ارسائی کا سامنا نبی اکرم اور امامنامہدی موعود نے بھی کیا ہے۔ رسول کریم گور محت للعالمین بنا کر بھیجا گیا۔ لیکن پھر بھی روئے زمین پر موجود تمام انسانوں نے آپ پر ایمان نہیں لایا۔ اسی طرح مہدی خلیفۃ الله اور داعی الی الله بنا کر بھیج گئے لیکن پھر بھی سب لوگ ایمان نہیں لائے۔ کیونکہ تمام انسانوں کا ایمان لا ناامر باطل ہے اور منشاء اللی کے خلاف ہے۔ تو معلوم یہ ہوا کہ صرف الله کا پیغام لوگوں تک پہنچانا' انہیں الله کی طرف بلانا اور رہنمائی کرنا ہی خاتمین علیم السلام کی ذمہ داری تھی اور توفیق و مدایت الله کا کام ہے جبیا کہ الله تعالی فرما تا ہے۔ فیانسما علیک البلاغ و علینا الحساب یعنی بیام پہنچانا تمہاری ذمہ داری ہے اور حساب لین ہمارا کام ہے۔

اس کئے بیاندازفکر قابل ترمیم ہے کہ بعثتِ مہدی کے بعدروئے زمین پرکسی غیرمصدق باغیرمسلم کا وجود نا قابل برداشت

ہے۔اللہ اور رسول نے تبلیغ اسلام کی جوذمہ داری ہم کوسونی ہے اُس کی تحییل ہمارا فرض ہے یعنی پیام مہدی جو کتاب اللہ اور اتباع رسول اللہ کا نیح ہے۔ اس کے بجائے بلاضرورت اور بے موقع فتو کی گفر جاری کر کے ہیں ہم ہم کو رسول اللہ کا نیح ہوگئ ایک نامناسب بات ہے۔ اس کا نتیجہ یہ نکل رہا ہے کہ اپنے اور پرائے دونوں ہماری صحبت اختایا رکر نے لینا کہ ہماری ذمہ داری ختم ہوگئ ایک نامناسب بات ہے۔ اس کا نتیجہ یہ نکل رہا ہے کہ اپنے اور پرائے دونوں ہماری صحبت اختایا رکر نے اور ہماری کتابوں کو ہاتھ لگانے سے گریزاں ہیں۔ کیونکہ ان کا بیاحساس ہے کہ صرف ' فضل' اور' کفر' ہی ہماری تقریر وتحریر کے اہم موضوع ہوتے ہیں۔ جبہ عام طالبانِ ہدایت تہذیب واصلاحِ نفس کے رہنما اصول وتعلیمات کے متلاثی ہوتے ہیں۔ مخضر سے کہ نفل انداز فکر ہماری تحریر وتقریر اور تعیل پر اثر انداز ہور ہا ہے جونقصان دہ ہے۔ اس لئے ہمیں مہدی اور بیام مہدی کی قبولت پر اصرار کرنے کے بجائے بعث مہدی کی غایت اور بیام وتعلیماتِ مہدی کی ورنشین انداز میں پیش کرنا چا ہے۔ کیونکہ صرف بیام پہنچانا ہماری ذمہ داری ہے اور تو فتی وہدایت اللہ کے ذمہ ہے۔

بزرگان قدیم کی اکثر و بیشتر تصانف سیرت امام اور بعثت مهدئ کے ثبوت میں کھی گئی ہیں اور مباحثہ و مناظرہ کا انداز ہے کیونکہ اس زمانہ میں مخالف علماء کے سوالات اور اعتراضات کا جواب دیا جاتا تھا۔ چند کتا ہیں الی بھی ہیں جن میں روایات اور تعلیمات کو پیش کیا گیا ہے۔ بیشک یہ کتا ہیں ملّت کا بیش بہا اثاثہ ہیں۔ طبقہ تا بعین و تع تا بعین کے بعد جب اعتراضات کا سلسلہ کم ہوا تو ہزرگوں نے تعلیمات امامناً کی وضاحت و تشریح میں کتا ہیں تالیف کیس لیکن اُن میں سے اکثر آج تک منظر عام پر نہ آسکیں۔ کیونکہ انہیں عوام کے لئے شجر ممنوعہ قرار دیا گیا۔ حالانکہ بعث امام کا ایک اہم مقصد تکمیل دین تھا اور آپ نے احسان کی تعلیم کو عام کیا تھا۔ لیکن اب ان معلومات کی مصنوعی قلت کا نتیجہ یہ نگل رہا ہے کہ افرادِ ملّت خودا پنے نہ جب سے کما حقہ واقف نہیں ۔ ولچسپ پہلو یہ بھی ہے کہ ہزرگوں کے لئے می مضوعی تا ہے اوجداد کے متنازعہ حالات کی نقاب کشائی کی گئی ہے وہ سب چار مینار کے قریب چوک کی نذر ہوجا تا ہے ۔ جی کہ وہ کہ از میں بہا دیا جا تا ہے یا چر تا جرانِ کتب قدیم میں کہلے عام دستیاب ہیں پھر ہم اغیار سے یہ تو قع کیے کرسے ہیں کہ وہ ہمارااحترام کریں گے۔

بعثتِ مہدیؓ کے ثبوت میں اور سیرت مہدیؓ پر بہت ساری کتابیں زیو بطباعت سے آراستہ ہو پھی ہیں۔ ابشد پد ضرورت اس بات کی ہے کہ جد پد فکری رجحانات اور عصر حاضر کے نقاضوں میں تعلیماتِ امامناً کیار ہنمائی کرتے ہیں اور عبادات و معاملات پر فرائض ولایت کے خصوصی اثرات کیا ہوتے ہیں ان کو عام فنہم انداز میں پیش کیا جائے۔ کیونکہ تعلیماتِ امامناً عین اسلام ہیں اور اسلام فرائض ولایت کے خصوصی اثرات کیا ہوتے ہیں ان کو عام تعلیمات ہروفت اور ہرزمانہ میں کار آمد ہیں اسی طرح تعلیماتِ امامناً بھی کار آمد ہیں۔ ان میں آج کے مسائل کاحل بھی موجود ہے۔ صرف صحیح اور مناسب انداز میں دنیا کے سامنے پیش کرنے کی ضرورت ہے۔ الی میں آج کے مسائل کاحل بھی موجود ہے۔ صرف قوم میں جدید کتب کی اشاعت کا سلسلہ شروع ہوا ہے جوخوش آئند بات ہے لین اس

کے چند پہاوغورطلب ہیں۔

دارالا شاعت کتب سلف الصالحین کے زیراہتمام مطبوعہ کتب بیشک قیمتی ا ثاثہ ہیں۔ جوعلاء وحققین وافرادِ ملت اسلامیہ کے لئے کیسی قدرنا قابل فہم ہے۔ اس لئے ان کاجد پدتر جمہ یعنی قابل فہم اور آسان انداز بیان کی ضرورت ہے تا کہ عوام کے لئے بھی کیساں کارآمہ ہو۔ نیز ان کتب کا انگریز کی اور دوسری زبانوں میں ترجمہ بھی آسان انداز بیان کی ضرورت ہے تا کہ عوام کے لئے بھی کیساں کارآمہ ہو۔ نیز ان کتب کا انگریز کی اور دوسری زبانوں میں ترجمہ بھی ضروری ہے۔ ان کتب کے متن میں مولف کی عبارت اور حدیث وآیت میں فرق وامتیاز کے لئے قوسین اور حوالہ جات کا استعمال بھی ضروری ہے۔ علاوہ ازیں غیر معیاری طباعت کی وجہ سے بیاہم کتابیں اپنی افادیت کھورہی ہیں۔ اس پہلوکو بھی بیش نظر رکھنا ضروری ہے کیونکہ عام قاری کتاب کے سرورق کود کیھ کر ہی پہلی رائے قائم کر لیتا ہے۔ آئندہ طباعت کے موقع پر اگر مولف کی مختصر سوائے بھی شامل کی جائے تو کتاب کی اہمیت وافادیت میں مزید اضافہ ہوگا۔

جمعیة مهدویی زمستان پورکی کارکردگی کوبهتر اورموثر بنانے کے لئے چودہ اکابر قوم نے ماہ فبر وری ۱۹۵۳ء میں ایک بیان جاری کیا تھاجس کی اشاعت ماہنامہ' ملت' 'بنگلور کے مارچ ۱۹۵۳ء کے شارہ میں میں آئی تھی۔وہ بیان آج بھی قابلِ غور وفکر ہے۔ اس میں انہوں نے یہ مشورہ دیا تھا کہ ہر قومی کتاب کی اشاعت سے قبل مجلسِ علاء سے مشورہ ضروری ہے۔ اور خصرف سلف الصالحین کی کتب بلکہ علماء اور ذی علم حضرات قومی کے مقالہ جات بھی شائع کیا جانا چاہئے۔ نیز کسی قومی ارادہ کوقومی ادارہ کہلانے کے لئے قومی آواز کا اُس ادارہ میں موثر ہونا ضروری ہے۔

عام طور پردیھا گیا ہے کہ جوادارے اصحابِ خیر کے تعاون سے کتابیں شائع کر کے بلا ہدیہ تقسیم کرتے ہیں اُن کی کتابیں فوراً ختم ہوجاتی ہیں۔ لیابیہ ہماری ذمہداری نہیں ہے کہ وہ کتابیں خرید فوراً ختم ہوجاتی ہیں۔ لیابیہ ہماری ذمہداری نہیں ہے کہ وہ کتابیں خرید کرشائع کنندگان کی حوصلہ افزائی کریں؟ جب ہم دنیاوی احوال سے واقفیت کے لئے اخبار وجرا کد پرسینکڑوں رو پیخرچ کرسکتے ہیں تو اس کاعشر عشیرد بی ضروریات سے واقفیت اورا پنی اورا پنی اورا پنی جوں کی ذہنی تربیت کے لئے کیوں نہیں خرچ کر سکتے ۔ جبکہ اولا دکی ذہنی اور میلی تربیت کی غرض سے ان کیلئے نہ ہمی کتب کی فراہمی انتہائی اور میلی تربیت کی غرض سے ان کیلئے نہ ہمی کتب کی فراہمی انتہائی ضروری ہے۔ اس طرح خریدی کتب سے پنافرض بھی پورا ہوگا اور قومی اداروں کی حوصلہ افزائی بھی ہوگی۔ اور وہ مزید کتب کی تالیف فروای عین گرفت کی طرف توجہ دے سیس کے کیونکہ اکثر و بیشتر ادارے بہکام غیر تجارتی انداز میں کرتے ہیں۔

کتب کی اہمیت وافادیت میں اضافہ کیلئے ضروری ہے کہ ان میں فہرست 'عنوانات 'آیات واحادیث اور دیگر اقتباسات کے صحیح حوالے شامل کئے جائیں۔ سیرت وسوانح کے ضمن میں مورخین کے اعتراضات پر بھی غور کیا جائے اور تحقیق کر کے تاریخی شواہد کی مدد سے ان کا جواب دیا جائے۔ کتابیں جوز پورطباعت ہے آ راستہ ہوتی ہیں انکی اطلاع عوام کونہیں ہوتی اس لئے قومی جرائد میں اس کی شہیر ضروری ہے تا کہ جن کواللہ نے توفیق دی ہے وہ خرید سکیں علاوہ ازیں ہمارا کوئی مرکزی بک ڈلونہیں ہے۔ جہال کوئی ضرورت مندر جوع ہو سکے۔ اس لئے مختلف مقامات پرعموماً تا جرحضرات اورخصوصاً ایسی انجمنیں یا ادار ہے جن کے مستقل دفاتر ہیں بیذ مہداری قبول کر سکتے ہیں۔ بشرطیکہ ناشران پراعتماد کر کے اپنی کتابیں فروخت کے لئے دے اور کچھ کمیشن بھی فروخت کنندہ کودے۔

کتب کی مستقل و معیاری طباعت کے لئے ضروری ہے کہ ایک مستقل فنڈیا ٹرسٹ کا قیام عمل میں لایا جائے اور نیم تجارتی انداز میں طباعت وفروخت کا انتظام ہو۔ اسلاف کی بے ثارو بے بہا تصانیف محض مالی و ثوار یوں کی وجہ سے طباعت سے محروم ہیں۔ بلکہ تلف ہورہی ہیں۔ اس کے علاوہ ملّت کے معاصر علماءاور ذی علم افراد کی تصانیف اور تحقیقی مقالے بھی اس تگ دامانی کا شکار ہیں۔ اگرٹرسٹ قائم ہوجائے تو نہ صرف تبلیغی و مذہبی لٹر پچر بلکہ دیگر مشاہیر مہدویہ کے بارے میں تالیفات و مقالات کی طباعت ہو سکتی ہے۔ اگرٹرسٹ قائم ہوجائے تو نہ صرف تبلیغی و مذہبی لٹر پچر بلکہ دیگر مشاہیر مہدویہ کے بارے میں تالیفات و مقالات کی طباعت ہو سکتی ہو تاریخ 'کورسٹ فائم ہوجائے تو نہ صرف تبلیخ و مرفق کی جامع تاریخ 'کورسٹ کی قابلی ترین تخصیتوں کو بلا تحفظ و بنی دنیا کے سامنے پیش کرنا ہماری ذ مہداری ہے۔ علاوہ ازیں قوم کی عام کو میں مہدویوں کی تائید بھی لکھی گئی تمام تصانیف کی جامع فہرست ' ملک کے دیگر طبقات پر مہدوی تھے عنوانات پر لٹریچر کی تیار کی بہت ضرور کی ہے۔ یہ اُسی وفت ممکن ہے مہدوی تحقی کی جام ہواور منصوبہ بند طریقہ سے کام کیا جائے۔

محققین کی سہوات کے لئے ایک ایسی مرکزی ریسر چ لائبریری کی سخت ضرورت ہے جس میں حضرت مہدی کی سیرت وتعلیمات اور مصدقین مہدی کے تعلق سے کھی گئی ہرایک کتاب موجود ہو چاہے وہ موافقت میں ہویا مخالفت میں اور چاہے وہ مخطوطہ ہویا مطبوعہ۔الیی غیر مطبوعہ یا نایاب کتا ہیں جود وسرے سرکاری یا غیر سرکاری کتب خانوں میں موجود ہیں ان کی نقل حاصل کی جاسکتی ہے۔ مستقل نوعیت کی کتا ہیں اندرون و ہیرونِ ملک کے مشہور کتب خانوں کوروانہ کرنا چاہئے۔اورا ہم کتا ہوں کا دوسری زبانوں میں ترجمہ بھی شدید ضروری ہے۔

ہماری قوم میں کتابوں اور شخصیتوں پر تنقید وتبصرہ کی صلاحیت کافی قوی ہے۔ تنقید بغرضِ تغمیر ہواوراس کے پیچیے خلوص ولٹہیت کارفر ما ہوتو نہ صرف قابلِ اعتناء ہے بلکہ قوموں کی زندگی کی نشانی ہے۔لیکن اگر صرف عیب چینی اورایک دوسرے کی تنقیص وتضحیک مقصود ہوتو یہ نفاق وعناد کی علامت ہے۔ مذکورہ بالامسائل پر شبخیدگی سے غور کرنے اور ٹھوس عملی اقتدامات کے لئے لائح عمل مرتب کرنے کی آج سخت ضرورت ہے۔

(مطبوعه ما هنامه "نورحيات "فبر وري ١٩٩٣ء)

## ۴۰۰ و یں جشن میلا دمهری پرایک تبصره

عام طور پرجلسوں پرتجرہ و تو نہیں ہوتا کین میں نے وقت کی نزاکت کو محسوں کرتے ہوئے ۴۵ ویں جشن میلا دمہدئ موقود علیہ الصلاق والسلام کے موقع پر کی گئی تقاریر کے چنداہم نکات تجرہ کے لئے چن لئے ۔مقصد صرف یہی ہے کہ ان کی اہمیت کو مزید عوام کے سامنے پیش کیا جائے اور دو رحاضر سے ان کا موازنہ کیا جائے تا کہ بیرون حیر رآباد کے مہدوی بھائیوں کو یہ معلوم ہو سکے کہ یہاں جشن کس نوعیت اور کس پیانے پر منایا جاتا ہے اور کس فتم کی گفتگو یہاں ہوتی ہے ۔مصریا نقاد کی اہمیت تو مجھ میں نہیں البتہ اپنے محدود مطالعہ کی روثنی میں چندایک نکات پر اظہار خیال کی کوشش کروں گا۔ اگر کسی قتم کی لغزش میر نے قلم سے سرز د ہوجائے تو معافی چاہتا ہوں ۔حالیہ جشن میلا دمبارک کے موقع پر کی گئی ہرتقریر پرتجرہ کے لئے ایک طویل مضمون در کار ہوا اور میری اصلاح کی خواہش کرتا ہوں ۔حالیہ جشن میلا دمبارک کے موقع پر کی گئی ہرتقریر پرتجرہ کے لئے ایک طویل مضمون در کار ہے اس لئے کچھ مقررین کے چندا یک خیالات پرتجرہ اپنی وانست میں کروں گا۔ پھے ہی روز قبل مرکزی انجمن مہدویہ کے زیراہتمام معتقد ہوا اور دوسر ۔ روز ایک جلسہ عام کا اجتمام کیا گیا جس میں ارباب علم وکر نے بسیرت افروز تقریروں کے ذریعہ مسلمانوں خاص کرمہدویوں کو مہار جمادی المنور کی اہمیت سے روشناس کرایا اور بتلایا گیا کہ اسی دن تاریخ عالم میں ایک انہم باب کا اضافہ ہوا تھا۔ اسی دن خدا نے تعمل دین جمری کی بیدا فرمایا حداث ویا کہ موروں کے دریاں مومنوں کے لئے آپ کو ذریعہ بنایا اور اپنا قانوں جوعوام کی نظروں سے پوشیدہ تھا آپ پر عوری کو پیدا فرمایا حوام کی نظروں سے پوشیدہ تھا آپ پر عوری کو دیدا نوریا تھا تون جوعوام کی نظروں سے پوشیدہ تھا آپ پر عوری کو دیدا کرونا ورآپ نے بینان قرآن مجبدی کے دریعہ کو نے آپ کو ذریعہ بنایا اور اپنا قانوں جوعوام کی نظروں سے پوشیدہ تھا آپ پر عوری کو دیدار جو کو دیدار خور مادیا۔

ان کی اصلاح اور مشفقانہ رہبری کے لئے حضرت محمصطفیٰ علیہ کیا اور است کا بڑی یا مردی ہے مقابلہ کیا اور پیغام تو حید کوعام کیا۔ عرب جاہل و ماسویٰ برست ہو گئے تھے اور دختر کشی کوموافق شان سمجھتے تھے۔ ذراذ راسی باتوں پر قبیلوں کی شمشیریں بے نیام ہوجاتی تھیں ایسے جاہل عربوں کوراہِ راست پر لا نا کوئی معمولی کام نہ تھا۔ چنانچہ حالات کی نزاکت کا اندازہ کرتے ہوئے رسول الله نے انہیں قرآن کے گہرے معنی ومطلب نہیں بتلائے آپ نے تھیل دین محمدی کے لئے آمد مہدی کی بشارت دی۔ چنانچہ ٨٥٧ ه ميں سرزمين مند پرسيد محمد جو نپوري نے جنم ليا جو بعد ميں بحكم خدا مهدئ موعود ہوئے ۔حضرت سيد محمد مهدئ موعود عليه الصلواة والسلام نے تعلیمات قرآنی بدمنشائے خداوندی بیان فر ماکر دین محمدی کی تکمیل فر مادی۔اورانتہائی منزل دیدارخدا کی دعوت دی آپ نے دعویٰ فرمایا کہ'' مٰدہب ماکتاب الله وا تباع محمدٌ رسول الله''اس دعویٰ کی روسے مہدویت کوئی نیا مٰدہب نہیں ہاں نیا اُن لوگوں کے لئے ہے جنہوں نے اب تک مطالعہ نہیں کیا۔ جب وہ اس کی حقیقت کو یالیں گے تو بے اختیار کہداٹھیں گے کہ بیتو کلام الہی اور سنت نبوی ا کے عین مطابق ہے۔ جب کوئی مذہب نیانہیں تو پھر نئے فرقے کا سوال پیدانہیں ہوتا۔صہیونیت 'نصرانیت اوراسلامیت جیسا کہ بطور امتیاز یکارے جاتے ہیں حالانکہ سب کوایک ہی پیغام خدانے دیا۔ یہودیوں کو چاہئے تھا کہ حضرت عیسی علیہ السلام کی اتباع کر لیتے اور عیسائیوں کو چاہئے تھا کہ عیسیٰ "کی پیش گوئی کےمطابق ظاہر شدہ حضرت مجم مصطفی اور قر آن مجیدیرایمان لے آتے لیکن برقشمتی سے ان میں کے صرف صاحب ایمان لوگوں نے اپنے علم وعقل کی روشنی میں حضرت محمصطفیا " کو نبی تسلیم کرلیا۔اس طرح سے ایک ہی قوم تقسیم ہوتی چلی گئی اور یہودی' نصرانی اورمسلمان الگ الگ تو میں کہلائے۔ایسے ہی تعلیمات مصطفوی اور کلام الہی کے مجدد کی حیثیت سے مہدی موعودٌ کی بعثت ہوئی۔جن کےمقدر میں نورایمانی سےمنور ہونا لکھا تھا۔جنہیں نیک تو فیق ملی تھی اورجنہوں نے جان لیا تھا کہ حضرت سیدمجر جونپوری کی ذات ہی مہدی موعود ہےانہوں نے اپنی دھن دولت ' گھر بارودیگر کاروبار دنیاوی پر حضرت سیدمجہ مہدی موعودً کی اتباع کوتر جیج دی اور دائرہ مہدویت میں شامل ہونے کے لئے کشال کشال چلے آئے۔حضرت سیدمجرمہدی موعودً کے مقلدوں نےخودکومہدوی کہلوایایاان کےمخالفین نےان سےامتیاز کی خاطرانہیں طبقہ مہدو یہ کہا ہوگا۔ بہرحال مختلف نا موں کے ذریعیہ جس طرح دنیا کے مختلف مذاہب کی پیجان ہوتی ہے اسی طرح دیگر فرقہ جات ہائے اسلام میں سے شناخت کی خاطر فرقہ مہدویہ کہاجا تا ہے۔حالانکہ حضرت مہدی موعود کی تعلیمات کلام الہی اور سنت نبوی کے عین مطابق ہے اور کسی مذہب میں مقید نہیں جوقر آن کا رسول خدا کا ہے وہی مذہب مہدی کا ہے۔حضرت محمصطفیٰ احرمجتلی علیہ کو بوقت معراج دیدارِحق کا شرف حاصل ہواعر بوں کی جہالت کو بیش نظرر کھتے ہوئے آپ نے یہنہیں بتلایا کہ اس منزل مقصود کو یانے کے لئے کن مراحل سے گذر نایر تا ہے۔ صرف صحابہ کرام تک سلسله طريقت وبيعت جاري ركھاالبته خليفة الرحمٰن مهدئ مرادالله بحكم خداعام مسلمانوں پرپیراز فاش كردیا۔قرآن یا ك كا ہروہ نکته کھول کر بیان کردیا جسے رسول اللہؓ نے ظاہر نہیں فر مایا تھااس طرح سے مسلمانوں کے سامنے ایک نئی چز آئی اورا یک نیا پیام انہیں ملا۔

قرب الهی و دیدار الهی کے یخے یخے طریقے سامنے آئے۔ جنہیں تعلیمات قر آنی کہیں یا تعلیمات مہدی پیغام تو حیدتو تمام انبیاء کرام نے دیا۔ موسیٰ نے دیدار کی خواہش ظاہر کی خاتم الانبیاء نے دیدار کرلیالیکن بیراز کسی پر فاش نہ ہوسکا کہ کیسے اس خواہش کی پیمیل ہوسکتی ہے کس قتم کے امتحان لئے جاتے ہیں۔ لیکن مہدی برحق نے دیدار کیا اور دیدار کے لئے جو قانون اور شرطیس خدانے بتلایا ہے انہیں عوام پر ظاہر فرما دیا۔ یعنی ترک دنیا' طلب دیدار خدا' ہجرت'عز لت از خلق' تو کل اور صحبت صادقان وغیرہ۔

مولا ناالسیدنھرت المجتہدی نے اپنی بصیرت افروز تقریر کے ذریعہ بیواضح کرنے کی کوشش کی کہ تعلیمات امامناہی میں راہِ نجات پوشیدہ ہے۔ چند تقلیات کے ذریعہ نظیات امامنا ہی ایان کرتے ہوئے انہوں نے بتلایا کہ مہدی موعود کے پیروپر نارجہنم حرام ہے لیکن اس سے ہمیں بیمطلب نہ لینا چاہئے کہ صرف قرآن ومہدی کی تصدیق کر لینے سے نجات ال جائے گی۔ایک موقع پر حضرت امامناً نے فرمایا کہ اگرکوئی میری جلد مبارک بھی اوڑھ لے تو وہ عذاب سے نہ بچ سکے گااگروہ اس کا مستحق ہے اس لئے کرم الہی سے فیض یاب ہونے کے لئے عمل صالح کی ضرورت ہے۔ جلسہ اجتماع وغیرہ تو بہت ہوتے ہیں جنہیں صرف ثبوت مہدیت وغیرہ پر تقریریں ہوتی ہیں بین بر شمتی سے کوئی قوم کی موجودہ صورت حال کا جائزہ لینے کی زحمت گوارہ نہیں کرتا۔

جشنِ میلا دے موقع پر حضرت مولانا ابوسعید سیومحمود صاحب تشریف اللّهی نے اس کی زحمت گوارہ فرمائی۔ قوم کی فلاح و
بہودی کے لئے انہوں نے وقت کی ایک اہم ضرورت پر زور دیا ہے۔ یعنی اتحاد وا تفاق۔ انہوں نے قوم کے اتحاد کے لئے مرشدوں
کے اتحاد پر زور دیا کیوں کہ بدشمتی سے آج ملت کے ناخد امر شدین کرام مختلف الخیال ہو چکے ہیں۔ ہرکوئی اپنے مریدوں کو اپنے رخ پر
بہالے جارہا ہے۔ یہ انتشار کا ہی نتیجہ ہے کہ قوم میں تبلیغ اشاعت مذہب ناممکن سابن گیا ہے۔ قوم کے ہیر لے یعنی شاع 'ادیب و دیگر
زعماء بھلا دیئے گئے ہیں۔ عوام استفادہ سے محروم ہیں۔ ان کے سوالات کے اطمینان بخش جوابات نہیں ملتے۔ ان کی تشکی علم میں
اضافہ ہوتا جارہا ہے۔

قوم چونکہ مرشدین پرتقسیم ہوکررہ گئی ہے اس لئے سب سے پہلے مرشدین کرام کو متحد ہوجانا چاہئے۔ اس اتحاد کی راہ میں ان کے باہمی ونظریاتی اختلافات ہوں گے بعنی کچھزنا عی مسائل ایسے ہیں جن کے سبب بعض علاء میں ان بن رہتی ہے جو غیر ضروری ہے۔ دوستی اور دشمنی دونوں صرف الله کے لئے ہونا چائے۔قرآن وحدیث کی روشنی میں اپنے اختلافات کی کیسوئی کرلینا چاہئے۔ اور قوم کا شیرازہ منتشر نہ ہونے دینا چاہئے اور مرکزیت کا قیام بے حد ضروری ہے ذاتی مفاد پر قومی مفاد کور جی دی جانی چاہئے۔ مرکزیت کے لئے اتفاق رائے کی ضرورت ہے جب مرشدین ایک ہوجائیں گے تو ان کے خیالات بھی کیساں ہوں گے اور پھر قوم بھی ایک ہوگی۔ ان کاعلمی سرمایہ سب کچھا کیک ہی مقصد کے لئے صرف ہوں گے افراد ایک دوسرے کے قریب آجائیں گے۔ باہمی تعاون ہوگی۔ ان کاعلمی سرمایہ سب کچھا کیک ہی منزل مقصود کی طرف کوجی کرے گی۔ اب بھی وقت ہے علماء وقائدین ملت کو متحد ہوجانا

چاہئے۔ جہاں جاگ اٹھوہ ہیں سوریا سمجھوں نہ اس انتشار کی ذمہ داری انہی پر عائد ہوگی۔ ہیرون حیر آباد کے مہدوی آ جکل جن رسوم و بدعات کا شکار ہیں اور حال ہی میں اس تعلق سے نور حیات میں جوخبر ہیں شائع ہوئی ہیں ان کی طرف علماء ومرشدین وقائد ہن ملت اور دیگر مہدویوں کوفوری متوجہ ہونا چاہئے۔ اس سے قبل بھی مختلف اصلاع کے باشندوں نے مرشدین کرام اور مرکزی انجمن مہدویہ سے اپلیس کیس کہ یہاں کے باشندوں کو سجے تعلیمات قرآنی سے واقف کرائیں۔ معاثی وعلمی پستی عام ہے امداد کیجے لیکن خدا معلوم کہاں تک ان کی ضرور توں کی شکیل کی گئی۔ پھھ ہی عرصہ قبل جولائی اگسٹ کے نور حیات میں ان علاقوں کی جوحالت زار بیان کی گئی ہے انہیں پڑھ کرافسوں ہوتا ہے کہ کہاں ہے وہ قوم جس سے دنیا اپنا علم کی پیاس بجھاتی تھی۔ جن کے اعمال دنیا کے لیمونہ تھے۔ جن کی کارکردگی کے اولیاء وشاہانِ وقت بھی معترف تھے۔ آج بھی وہی قوم ہے لیکن حالت تبدیل ہو چکی ہے۔ قوم کی تشکی علم بڑھتی جارہی ہے مرشدین جن پر اتحادیا نفاق کا دارو مدار ہے با ہمی اختلافات میں الجھے پڑے ہیں لیکن کوئی خدا کا بندہ خود کو مجاہد تو م کوراؤ راست پر لانا ہے اور خدا کے مجوب بندوں کی فہرست میں شامل ہونا ہے تو باہمی سے پیش نہیں کرتا۔ اگر مجاہد بیدا کرنا ہے تو قوم کوراؤ راست پر لانا ہے اور خدا کے محبوب بندوں کی فہرست میں شامل ہونا ہے تو باہمی سے بیش نہیں کی ضرورت ہے تو می فلاح و بہود کے لئے خود انہیں پہل کرنا ہا ہے کیوں کہ

خدا نے آج تک اس قوم کی حالت نہیں بدلی نہ ہو جس کو خیال آپ اپنی حالت کے بدلنے کا

اصلاح قوم کے لئے جہاں بیذ مہداری علماء ومرشدین کرام پر عائد ہوتی ہے وہیں افرادِملت خاص کرصا حب استطاعت حضرات بران معلموں سے تعاون کی ذمہداری عائد ہوتی ہے اور مرکزی انجمن مہدویہ بھی اس سے بری نہیں۔

''ذاتیات''کامنحوس تصور گھن کی طرح ہمیں کھائے جارہا ہے بیسب چندکوتاہ اندیشوں کی تخلیق ہے۔غرض بیسب برائیاں ہم میں سے اس وقت دور ہوسکتی ہیں جبکہ ہم متحد ہوں۔ ہمارا نقط نظر ایک ہو ہماری منزل ایک ہوا درہم خودکو دوسرے کا بھائی تصور کرتے ہوں اور جوذ مہداری ہم پر عائد ہوتی ہے اس سے تغافل نہ برشتے ہوں۔ اصلاح حال کے لئے اگر ہم کمر بستہ ہوجائیں اور ہر ممکنہ تعاون سے دریغ نہ کریں تو کوئی وجہ ہیں کہ ہم سدھر نہ کیس۔

قوم کی موجودہ صورت حال کو پیش نظر رکھتے ہوئے ہمیں کوئی قدم اٹھانا چاہئے۔ اور ہر ممکنہ تعاون کے لئے آمادہ ہوجانا چاہئے۔ باہمی اختلافات کو پس پشت ڈالتے ہوئے متحد ہوجانا چاہئے۔

مہدوی بھائی جومصائب کا شکار ہیں اور بے جارسوم وبدعات سے مرعوب ہیں ان کی اصلاح وامداد کے لئے عوام اورخصوصاً علماء ومرشدین وارباب انجمن مہدویہ سے توجہ کی درخواست کی جاتی ہے اور جن حضرات کوخصوصاً متوجہ کیا گیا ہے ان سے میری گذارش مزید ہے کہ خستہ حال بھائیوں کی آواز پر لیک کہیں اسی صورت میں خدا ہماری مدد کرےگا۔ تھرہ چونکہ جشن میلا دیر ہور ہا ہے اس لئے جشن کا جائزہ لینا ہے جاا مرخہ ہوگا۔ قومی مصنفین ومولفین کی حوصلہ افزائی اور قومی مستفین ومولفین کی حوصلہ افزائی اور قومی رسالوں کی ترقی و وسعت کے لئے ضروری ہے کہ ان کی تشہیر کی جائے اور نا آشنا عوام تک انہیں پہنچایا جائے۔ برقسمتی سے ہمارے قومی کتب عام بازاروں میں دستیا بنہیں ہوتے اور نو خیز نسل ان کے استفادہ سے محروم ہے۔ اس لئے جشن میلا دمبارک کے موقع پر جلسہ گاہ کے قریب ایک بک اسٹال کی ضرورت محسوں کی جاتی ہے جس پر قومی کتب کے علاوہ قومی رسالے اور مختلف المعیاد جرائد بھی ہوں۔ رسالے مشخکم بھی ہوں گے اور شوقین حضرات کے لئے درموقع رہے گا۔

زرموقع رہے گا۔

خدائے تعالی سے دعا ہے کہ ہمیں جوش وجذ بہ کیمانی عطا فرمائے۔ تبلیخ اسلام واصلاح عوام کا جوسلسلہ رسول اللہ گئے شروع کیا تھا اسے جاری رکھنے کی سکت عطا فرمائے۔ سرمایہ دارانِ قوم کو دولت کے سے استعال کا طریقہ بتلائے۔ علائے کرام وقائدین ملت کو استعال کا طریقہ بتلائے۔ علائے کرام وقائدین ملت کو استعال کا طریقہ بتلائے۔ علائے کرام وقائدین ملت کو استعال کا طریقہ بتلائے۔ علائے کرام وقائدین ملت کو خوانانِ ملت کو غافل نہ بننے دے اور ہم سب مسلمانانِ عالم کو دین و دنیا میں سرخرور کھ اور منصب خلافت جو تو نے بخشا ہے اس کی انجام دہی کی ہمت وقوت ہمیں عطا فرمائے۔ (آمین شم آمین)

اور منصب خلافت جو تو نے بخشا ہے اس کی انجام دہی کی ہمت وقوت ہمیں عطا فرمائے۔ (آمین شم آمین)

## رودادِ جلسه سيرت امام عليه السلام (رپرة ژ)

خالفین کی جانب سے فتو کی کفر کی اشاعت کے پیش نظر خاتم ولایت محمد بیسید محمد جو نپور کی مہدی موعود علیہ السلام کے ۵۰۴ وی ویں عرس مبارک کے موقعہ پر مرکزی انجمن مہدویہ کی جانب سے جلسہ سیرت پورے احترام وعقیدت کے ساتھ ۱۹ ۱۹ دی لیا کے ۱۹۹۳ء کی شب شاندار طریقہ پر منایا گیا۔ ساڑھ نو بج شب جناب قاری محمد خواجہ صاحب نے تلاوت کلام پاک سے جلسہ کا آغاز کیا۔ جس کے بعد معتمدات قبالیہ جناب محمود الحسن خال صاحب صوفی نے حضرت ابوالعرفان سیدخوند میر صاحب منوری سے درخواست کی کہ وہ اپنے افتتا جیہ کلمات سے جلسہ کی کاروائی کا آغاز فرما کیں۔ باوجود کبرسی نقابت وعلالت کے حضرت قبلہ نے بطورا فتتا جیہ کلمات خاتم المرشدین حضرت بندگی میاں سیرمحمود سیرتی علیہ الرحمہ کے خلیفہ اور سیرت امام کی مشہور تالیف'' جنت الولایت'' کے مصنف میاں منصور خال بر بان پوری علیہ الرحمہ کی علمی خدمات پر روشی ڈالی اور فرمایا کہ عام طور پر بیتا تر پایا جاتا ہے کہ افا غنہ کا طبقہ صرف فوجی خدمات انجام دے کرنام پیدا کیا ہے حالا نکہ اس طبقہ کی علمی خدمات بھی اہم رہی ہیں۔ جس کی ایک مثال جنت الولایت کی تالیف ہے۔ تقریر جاری رکھے ہوئے حضرت قبلہ نے امام علیہ السلام کے فرامین ۔ فرجب ما کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ الحلام کے فرامین ۔ فرجب ما کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ السلام کے فرامین ۔ فرجب ما کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ السلام کے فرامین ۔ فرجب ما کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ السلام کے فرامین ۔ فرجب ما کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ السلام کے فرامین ۔ فرجب ما کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ السلام کے فرامین ۔ فرجب ما کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ کی ایک مثال جنت الله کا کتاب الله وا تباع محمد سول الله علیہ کی ایک مثال جنت الله کا کتاب الله کی مثال جنت الله کا کتاب کو کتاب کی میں سیرک کی ایک مثال کی مثال کی مثال کے کا کتاب کی ایک مثال ہو کتاب کی کتاب کو کتاب کی کتاب کی میاب کی کتاب کی مثال کو کتاب کی کتاب کی کتاب کی کتاب کو کتاب کو کتاب کو کتاب کی کتاب کی کتاب کو کتاب کی کتاب کی کتاب کی کتاب کو کتاب کو کتاب کو کتاب کو کتاب کو کتاب کیا کی کتاب کی کتاب کو کتاب کی کتاب کو کتاب کو کتاب کی کتاب کو کتاب کو کتاب کو کتاب کو کتاب کی کتاب کو کتاب کی کتاب کو کتاب کو کتاب کو کتاب

ما ﷺ مذهب نونیا وردیم برنهایت ہی عالمانه اور بصیرت افروز تقریر فرمائی۔

افتتاحی خطاب کے بعدر کن یار لیمان جناب کے یم خال صاحب صدرا ستقبالیہ نے اپنے خطبہ میں فر مایا کہ اسلامی تعلیم کا اصل اصول توحید باری تعالی ہےاوریہی مہدویہ تعلیمات کا نقطہ آغاز اور نقطہ انتہا بھی کہ یہاں توحیدا عقادی سے گذر کر توحیدا فعالی پرزیادہ ز ور دیا جاتا ہے۔مہدوبیسوسائٹی میں'' الله نے دیا ہے'' کا فقرہ اس قدرعام ہے کہ وہ مہدوبہ کی شناخت بن چکا ہے۔مہدوی آٹھوں پہراس شدت سے ذکرالله کرتے ہیں کہ بعض علاقوں میں انہیں ذاکرین کے نام سے پیچانا اور پکارا جاتا ہے۔ پھر حضرت مہدی علیہ السلام کی تعلیم وتربیت کی وجہ سے سار بے مہدوی دن رات ولایت محمد یہ کے فیضان کی طلب میں رہتے ہیں اور یہی ان کا خاص امتیاز ہے۔انہوں نے اس بات پراظہار جرت کیا کہ اس بیسویں صدی میں بعض لوگوں کے دل اور د ماغ اس قدر تاریک ہیں کہ وہ مہدویوں کوخارج از اسلام قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ وہ اس بات سے انکار کی جراءت نہیں کرسکتے کہ ایک موقعہ پر جب اسامہ بن زید جیسے صحابی کے ایک شخص کو باو جوداس کے کہ وہ لا الہ الا الله کہہ چکاتھا ، قتل کردینے پرنہایت ہی برہمی اور شدید غصہ کا اظہار کیا گیا تھا۔اوراسامہ کا استدلال کہاس نے صرف بچاؤ کے لئے یہ جملہ ادا کیاتھا قبول نہیں کیا اور بار بار بیاستمزاج فرمارہے تھے''اسامہ کیا تونے اس کا دل چیر كرد يكياتها''اورسيرت رسول كابيوا قعيصاف بتار ہاہے كەكلمەشہادت كاپڑھنے والاحضورخاتم النبيين كي نظر ميں مسلم اورمومن تھا۔ جناب کے ایم خاں صاحب کے بعد معتمدا ستقبالیہ نے جناب مقصودعلی خاں صاحب نائب مدیر ماہنا مہنور ولایت کو دعوت خطاب دی۔موصوف نے اپنی تقریر کے دوران فرمایا کہ مہدوی نام ہے شریعت وطریقت برعمل کرنے والے کا 'اس لئے آج ہم سب کو متحداور متفق ہونے کی اشدرترین ضرورت ہے۔ جلسہ سیرت سے خطاب کرتے ہوئے جناب بشیرالدین بابوخاں صاحب سابق وزیر

خطاب دی۔ موصوف نے اپنی تقریر کے دوران فر مایا کہ مہدوی نام ہے شریعت وطریقت پر عمل کرنے والے کا'اس لئے آج ہم سب کو متحداور متفق ہونے کی اشد ترین ضرورت ہے۔ جلسہ سیرت سے خطاب کرتے ہوئے جناب بشیرالدین با بوخال صاحب سابق وزیر نے فر مایا کہ ہم مہدوی ہوتے ہوئے فرمحسوس کرتے ہیں کہ ہم نے نہ صرف رسول الله صلعم کی تعلیمات کو قبول کیا بلکہ حضرت مہدی علیہ السلام کی تعلیمات پر جس میں قرآنی ہدایات کو کھول کھول کر بیان کیا گیا ہے عمل پیرا ہیں۔ تاریخ گواہ ہے کہ حضرت مہدی علیہ السلام کی تعلیمات پر جس میں قرآنی ہدایات کو کھول کھول کر بیان کیا گیا ہے عمل پیرا ہیں۔ تاریخ گواہ ہے کہ حضرت مہدی علیہ السلام نے مسلمانوں میں موجود مختلف برائیوں کو دور کیا۔ آپ نے قرآن کے حوالہ سے برد باری ضبطِ نفس اور تخل و برداشت کی خصوصیات کو اپنانے پرزور دیا۔

مہمان مقرر جناب ونگ کمانڈ رمحمود خال صاحب نے اپنے خطاب میں وجہ تخلیق انسانی پر گفتگو کرتے ہوئے فر مایا الله تعالیٰ کا مقصود خود کی پہچان کروانا تھا جواس وقت تک ممکن نہیں جب تک کہ ہم اپنے نفس کونہیں پہچانتے۔ جب تک ہم نفس کونہیں پہچانیں گے ہم اس کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔ جب ہم برا کام کرتے ہیں تو ہماراضمیر ہم کوآگاہ کر دیتا ہے۔ لیکن جونس کے تابع ہوں گے وہ اس کے اشارہ کونظر انداز کر دیتے ہیں اگر ہم نماز اور ذکر دوام کی پابندی کرلیں تو خود بخو ددوسری خوبیاں اور نیکیاں ہم میں پیدا ہوجائیں گی۔ میز بال

علاء کے زمرہ سے حضرت سید خدا بخش خوند میری میاں بی میاں صاحب سجادہ دائر ہ نونے اپنے خطاب کوسورہ مائدہ کی آیت ۵۳ پر مرکوز کیا اور ارشاد فر مایا کہ مہدویوں کی بیخصوصیت ہے کہ ان کا تعلق اس جماعت سے ہے جواللہ سے محبت کرتی ہے اور جن سے اللہ محبت کرتا ہے اور الی جماعت کو دائر ہ اسلام سے خارج قرار دینے والے وہی لوگ ہو سکتے ہیں جو یزید کی ذریت اور فطرت پر پیدا ہوئے ہوں ۔ حضرت میا نجی میاں صاحب کے بعد جناب مولوی سیدافتخارا عجاز صاحب کو دعوت خطاب دی گئی۔ موصوف نے اپنی تقریر کو حضور سیدنا علیہ السلام کے وصال کے موقعہ پر جوارشا دات عالیہ فرمائے ان کو موضوع گفتگو بناتے ہوئے کہا کہ حضور امام علیہ السلام کے فرمان کے مطابق جب تک ہم ذکر کی پابندی کریں گے مہدی علیہ السلام ہم میں موجود ہیں اور رونے کا وقت وہ ہوگا جب ہم سے ذکر کی مداومت اٹھ جائے اس اعتبار سے ہمارا می فرمان کے ہما کہ دی کرگی یا بندی کریں۔

مولوی سیدافتخارا عجاز صاحب کے بعد حضرت ابوالا شفاق سیدعبدالحی راشد منوری صاحب مدفیضهم کو دعوت خطاب دی۔ حضرت قبلہ نے قرآن مجیدی سورہ حاقہ کی آیات کا سہارا لیتے ہوئے ارشاد فر مایا کہ مہدی موعوداً س حقیقت کبری کا نام ہے جس کی تشریف آوری کا مقصوداً مت مجمد یکو ہلاکت سے بچانا تھا۔ جبیبا کہ حضور رسالت آب علی کا ارشاد ہے۔ کیف تھلک امتی انسا فی اولھا عیسیٰ ابن مریم فی آخر ہا و مھدی من اہل بیتی فی و سطھا۔ سلسلہ کلام کو جاری رکھتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ امام الکا کنات نے ہروت اور ہرمقام پر لا اللہ الا الله کو پیش کیا اور روح کی بیاری کا علاج رکھا۔ آخر میں آپ نے افراو ملت کومتنب کیا کہ کی مفادات معاشرہ کو یاک اور صاف کرنے میں مضمر ہے اور اتحاد وا تفاق وقت کا تقاضا ہے۔

حضرت را شدمنوری صاحب کے بعد مہمانِ خصوصی حضرت مولانا سید میرانجی عابد خوند میری صاحب نے خطاب کیا اور فر مایا کہ مہدویت عین اسلام ہے۔ آپ نے بتایا کہ کس طرح اور کن معنی میں بعثتِ امام سے قبل اسلام مظلوم تھا۔ آپ نے فر مایا کہ اگر کسی شعر میں حرف زائد آجائے تقریرا ورتح بر میں جرتی کے الفاظ آجا ئیں یا تکرار ہوتو وہ شعر وہ کلام وہ تقریر بلاغت سے فر مایا کہ اگر کسی شعر میں حرف زائد آجائے تقریر اور تحریر میں جملہ محتر ضہ جملہ متانفہ سے قرآن کو وہ کلام وہ تقریر بلاغت سے فصاحت سے گر جاتی ہے۔ کیا بیقر آن پرظم نہیں کہ لوگ قرآن میں جملہ محتر ضہ جملہ متانفہ سے قرآن کو پاک نہیں تصور کرتے تھے۔ آپ نے سوال کیا کہ جب قرآن کو غیر مربوط مان لیتے ہیں اس میں زائد حروف کو تسلیم کرتے ہیں تو پھر اس کا ترجمہ یا تفسیر کس صحت کہ درست اور تھے ہو تھی ہو ہے۔ اور یہی حال حدیث کا تھا جب وہی حدیث تھے جبھی جارہی تھی جو بخاری اور اسلم کی گری ہو۔ کیا بی جمعہ موم عن الخطانہیں بجزاما منا مہدی علیہ السلام کے جن کے معصوم ہونے پر حدیث یقفو اا اثری و لا یہ خطی دلیل ہے۔ سلسلہ کلام جاری رکھتے ہوئے حضرت عابد خوند میری صاحب نے ارشاد فر مایا کہ ایسے وقت جب کے صوفیاء ضبط نفس کے ختف طریقے استعال کر چکے تھے۔ آپ نے تنافین کی کہ خوند میری صاحب نے ارشاد فر مایا کہ ایسے وقت جب کے صوفیاء ضبط نفس کے ختف طریقے استعال کر چکے تھے۔ آپ نامین کی کہ خوند میری صاحب نے ارشاد فر مایا کہ ایسے وقت جب کے صوفیاء ضبط نفس کے ختف طریقے استعال کر چکے تھے۔ آپ نامین کی کہ

نفس کو مار ونہیں اس کو باقی رکھواس کو اپنے قابو میں رکھو پھرنفس المّارہ کونفس مطمئنہ بنادو کہ قر آن کہتا ہے 'یآیاتُھا النّفُسُ الْمُطُمئِنَةُ وَ الْدِحِيْنَ آبِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عُلَمْ اللّهُ عُلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ ال

اب جلسة آخری منازل پر پہنچ رہا تھا شب تاریک کی زلفیں دراز ہوگئی تھیں وقت کی سوئیاں دھیرے دھیرے بڑھ دہی تھیں۔

اس سے پہلے کہ مجمع میں اضطراب پیدا ہوتا معتمد استقبالیہ نے فہرست مقررین کے آخری مقرر حضرت مولانا سیدنصرت المجتہدی صاحب رکن مسلم پرسنل لا بورڈ سے درخواست کی کہ وہ جلسہ سے خطاب فرما ئیں۔ حضرت نے ما ٹک سنجالا اوراپنی تقریر کا محور قرآن شریف کی اس آیت کوقر اردیا جہاں ارشاد ہوتا ہے'' الله کا رسول مجمہیں جن چیزوں کے کرنے کا حکم دیتا ہے انہیں بجالا وَاور جن چیزوں سے منع کرے اُن سے دور رہو'' آپ نے اپنی تقریر کی بنیا داما معلیہ السلام کی ان دوپیشین گوئیوں پررکھی جن کوآپ نے مہدیت چیزوں سے منع کرے اُن سے دور رہو'' آپ نے اپنی تقریر کی بنیا داما معلیہ السلام کی ان دوپیشین گوئیوں پررکھی جن کوآپ نے مہدی کی نشانی فرمایا تھا۔ اور کہا تھا کہ بوقت دفن اگر لحد میں اتار نے کے بعدلفا فیمیں آپ کا جسم اطہر نہ پا وَ تو جان لو کہ بندہ کی ذات مہدی کی نشانی فرمایا تھا۔ اور کہا تھا کہ بوقت وفن اگر لحد میں اتار نے کے بعدلفا فیمیں آپ کا جسم اطہر نہ پا وَ تو جان لو کہ بندہ کی ذات مہدی کی معدد یوں برلازم ہے کہ مہدی کے اخلاق عالیہ' مجزات اور مہدی کی صدافت کسی قسم کے شک وشبہ سے بالا تر ہے۔ مہدی موجود ہے۔ آپ نے فرمایا کہ مہدی کے اخلاق عالیہ' مجزات اور مہدی کی صدافت کسی قسم کے شک وشبہ سے بالا تر ہے۔ مہدی موجود ہے۔ آپ نے کے مہدی کے اصور طیب کے اخواسے نے کے مشعمل راہ بنا کیں۔

دوران جلسہ جناب نثار مہدی علی خال طالب ساندوزئی اور جناب سیرمحمود طالب خوند میری نے بارگاہ ولایت مآب میں منظوم نذرانہ عقیدت پیش کیا۔اس کے ماسوا دو کتابوں'' مباحثہ عالمگیری''اور'' تعلیم الاسلام'' کی رسم اجراء علی التر تیب صدر مرکزی انجمن مہدویہ جناب مرزاسم یع الله بیگ صاحب اور مہمان خصوصی حضرت الحاج مولانا سید میرانجی عابد خوند میری صاحب مد ظلہ کے ہاتھوں عمل میں آئی۔ جناب مرزاسم یع الله بیگ صاحب صدر مرکزی انجمن مہدویہ ویگران کارجلسہ کے خطاب کے بعد معتمدا ستقبالیہ کے شکریہ اور شبح کے بعد بینورانی محفل جوزائداز ۵ گھٹے تک نہایت ہی نظم وضبط کے ساتھ جاری رہی۔شب کے ڈھائی بج برخواست ہوئی۔اس پرنورمحفل کے انعقاد کے لئے جناب صادق مجمد خال صاحب معتمد عموی جناب مجمود الحسن خال صاحب صوفی معتمدا ستقبالیہ اور موئی۔اس پرنورمحفل کے انعقاد کے لئے جناب صادق مجمد خال صاحب معتمد عموی جناب محمود الحسن خال صاحب صوفی معتمدا ستقبالیہ اور ان کے رفقاء کار بجاطور پرقوم کی متفقہ مبارک با داور شکریہ کے ستحق ہیں۔

(مطبوعہ ''نورحیات'' مئی ۱۹۹۳ء)

# تبليغ واشاعت مذهب \_مسائل اورحل

مرکزی انجمن مہدویہ حیدرآباد کے زیرا ہتمام منائے جانے والے ۵۵۱ ویں جشن میلا دامام آخر الزماں خلیفۃ الرحمٰن سیدگھ مہدی موعود علیہ الصلاۃ والسلام کے ضمن میں ۲۳ راپریل ۱۹۷۸ء بروز کیشنبہ ایک سمپوزیم بعنوان'' تبلیغ واشاعتِ مذہب' مسائل اور حل' منعقد ہوا جس کی صدارت جناب محمد ناصر الدین صاحب نے فرمائی ۔ اور اس میں حسب ذیل اصحاب نے حصہ لیا۔

حضرت مولا نا ابوالها دی سیر محمود صاحب اکیلوی مولوی کامل ٔ جناب مولوی سید افتخار اعجاز صاحب ٔ جناب ابوالفتح سید جلال الدین صاحب ٔ جناب سیدعلی پیراللّهی صاحب ٔ جناب سید زین العابدین پیراللّهی صاحب ٔ حضرت سیدعبدالحی صاحب اہل چن پیٹن جناب مقصود علی خال صاحب اور جناب سیدمحمد طاہر کمال خوند میری صاحب

سمپوزیم کے انعقاد کا مقصد پیتھا کہ مرکزی انجمن مہدویہ اور دیگر تو می اداروں کے لئے جواصلاح معاشرہ اور تبلیخ واشاعت مذہب کا عزم رکھتے ہیں کچھ رہنمایا نہ اصول مدون کئے جائیں جن کی مدد سے کام کوآ گے بڑھایا جا سکے عنوان کی وسعت و گہرائی کا لحاظ کرتے ہوئے یہ کہنا حق بجانب ہوگا کہ تنگی وقت کی وجہ سے عنوان پر سیر حاصل بحث نہ ہوسکی پھر بھی مباحث کی روشنی میں گئی ایک مسائل اوران کے مل سامنے آئے ہیں۔

یا یک حقیقت ہے کہ مذہب مہدویہ کوئی نیادین نہیں ہے۔ بلکہ خالص اسلام کی ایک شکل ہے۔ جسے دیکھنے کے لئے دنیا بے چین ہے۔ لیکن انقلابات ِ زمانہ نے اسے گرد آلود کررکھا ہے۔ جبیبا کہ بعثت نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور بعثت مہدی موعود علیہ السلام سے قبل ہوا تھا۔ اب ضرورت اس بات کی ہے کہ اس گرد کوصاف کیا جائے۔ اور اس کے اصل خدوخال کونمایاں کر کے پیش کیا جائے۔ یہ ذمہ داری علاء ومشائخین کے ساتھ ساتھ دیگر افر ادملت پر بھی عائد ہوتی ہے۔ تبلیغ واشاعت نہ جب ایک الیم گران بہاذمہ داری ہے خصصی قیمت پر نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ بفضل خذاملتِ مہدویہ میں نہ صاحبانِ علم کی کمی ہے اور نہ صاحبانِ ثروت کی۔ صرف ان ذرائع ووسائل کے منظم اور صحیح استعال کی منصوبہ بندی کی کمی ہے۔ یہ کام کسی فرد واحد کی بس کی بات نہیں بلکہ ایک مستقل و سی من ورد واحد کی بس کی بات نہیں بلکہ ایک مستقل و سی منہ وردت ہے۔

مقررین نے ایسی تنظیم کی مرکزیت اور لائح عمل کی ضرورت پرزور دیا ہے۔ میں کوشش کروں گا کہ تمام مقررین کے خیالات کو مخضراً پیش کرتے ہوئے آخر میں ان کا خلاصہ پیش کروں۔انشاءالله

حضرت مولا نا سیرمحمودصا حب اکیلوی مولوی کامل ( نا گیور ) نے عنوان پر اظہار خیال کرتے ہوئے فر مایا کہ اخلاق حسنة بلیغ

کا بہترین ذریعہ ہوتے ہیں۔ نیز اعتقادات کی در تنگی اور مجاملات کی در تنگی نہایت ضروری ہے۔ مہدویت کے ماضی پر روشن ڈالتے ہوئے مولانا نے فر مایا کہ ہجرت بہنے واشاعت کا اہم ذریعہ تھا۔ اور اس وقت بندگانِ خدا کے دل خوف خدا سے معمور تھے۔ عشر کا نظام مکمل طور پر رائح تھا۔ اور مہدویوں کا تو کل اپنی مثال آپ تھا۔ اما منا میر ال سید مجمد مہدی موعود نے جب راو خدا میں جو نپور سے ہجرت کی تو ہزاروں میل کا سفر کیا اور لا کھوں انسانوں کو مومن بنایا لیکن بلیٹ کراپنے وطن کی صورت نہیں دیکھی۔ ہجرت فی سبیل الله کی الیی مثال پیش کرنے سے تاریخ عالم قاصر ہے۔

مولانا نے تجاویز پیش کرتے ہوئے فرمایا کہ سب سے پہلے گھر کی اصلاح ہو۔ اپنے بچوں کا ذہن بنایا جائے۔ ان کی الیم تربیت کی جائے کہ ایک طرف تو وہ صالح کردار کا نمونہ پیش کریں اور دوسری طرف اپنے برجتہ جواب سے معترض کو قائل کر دیں۔ بچوں کی تربیت کے لئے ہر مبجد میں دینی مدرسہ قائم کیا جائے۔ علماء کی رائے کے ساتھ کتب کی اشاعت عمل میں لائی جائے۔ مزدور پیشہ لوگوں اور دیگر افراد کونماز کی عملی تربیت دی جائے ۔ اصلاع کو جانے والے مبلغین کے لئے شرائط پیش کرتے ہوئے آپ نے فرمایا پیشہ لوگوں اور دیگر افراد کونماز کی عملی تربیت دی جائے ۔ اصلاع کو جانے والے مبلغین کے لئے شرائط پیش کرتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ ہر مبلغ پر بیا مرلازم ہوگا کہ وہ عکمت مصلحت مصلحت علم و بر دباری علم و فراست اور اخلاق حسنہ کو ہمیشہ پیش نظر رکھ نیز حتی الا مکان قو می واختلافی مسائل وامور سے اجتناب برتے اور مقامی مشائخین کی قدرومنزلت کرے۔ انجمن مہدویہ فودایک دار التبیغ قائم کرے اور بیت مبلغین کی ترغیب کی وجہ سے علم دین حاصل کرنے کے لئے حیدر آباد آنا چاہیں۔ انجمن مہدویہ فودایک دار التبیغ قائم کرے اور بیت المال کا قیام عمل میں لایا جائے۔

جناب مولوی سیدافتخارا عجاز صاحب نے کہا کہ مذہب سے ناوا قفیت سے لوگوں کی حالت دگر گوں ہے اور مذہب کا انحصار صرف چند مخصوص افراد پررہ گیا ہے گویا مذہبی فرائض کی پابندی صرف چندافراد ہی کے ذمہ ہے اور عوام خود کو بری الذمّہ ہجھنے لگے ہیں۔
انہوں نے کہا کہ ہرمہدوی کو مذہب سے کما حقہ واقف ہونا چاہئے۔ ماضی میں مہدویت کے تیزی سے پھیلنے کا یہ سبب تھا کہ ہرمہدوی مبلغ تھا اور شریعت کا محافظ تھا۔ آج ضرورت اس بات کی ہے کہ ہرموقع وکل پر تبلیغ کی جائے۔ آپسی اختلا فات اور بیجا تنقید کے سلسلہ کوختم کر دیا جائے۔

جناب ابوالفتح سید جلال الدین صاحب نے کہا کہ سابق میں تبلیغ واشاعت بلامنصوبہ ہوتی تھی جس کی وجہ مبلغین یا افرادِ ملت کی باعمل زندگی تھی اور دعوتِ امام آخر الزماں کا صرف اقرار باللمان نہیں کیا بلکہ اعتقاد بالقلب بھی رکھا۔ آج بھی تبلیغ واشاعت کے باعمل زندگی تھی اور دعوتِ امام آخر الزماں کا صرف اقرار باللمان نہیں کیا بلکہ اعتقاد بالقلب بھی رکھا۔ آج بھی تبلیغ واشاعت کے ساتھ استقلال سے لئے ذرائع اور وسائل کی کمی نہیں ہے لیکن تبحر علمی کا فقد ان ہے۔ مذہبی ذوق انحطاط پذیر ہے۔ خلوص اور للّٰہیت کے ساتھ استقلال سے کا ملیا جانا چاہئے۔

جناب سیدعلی بداللہی صاحب نے تبلیغ واشاعت کے مسائل پر روشنی ڈالتے ہوئے کہا کہ مذہب سے بیزارگی عشق

وعقیدت کا فقدان' دین تعلیم و تربیت کا فقدان' معاشی بسماندگی' دائروں کا عدم وجو د'سیرت و تعلیمات امامٹا پر جدیدلٹریچر کی عدم دستیا بی اہم مسائل ہیں۔ان کاحل پیش کرتے ہوئے انہوں نے کہا کہ صحبت صادقاں و ذکر اللی مساجد میں دین تعلیم کا اہتمام بنیا دی با توں سے آگا ہی نظام عشر کی تروی دائروں کے نظام زندگی کا احیاءاور قومی لٹریچر کا مختلف زبانوں میں ترجمہ واشاعت ضروری امور ہیں تحریر وتقریر میں مہدویت ہی مکمل اور خالص اسلام ہے۔ جو وتقریر میں مہدویت ہی مکمل اور خالص اسلام ہے۔ جو عصری تقاضوں سے یوری طرح مطابقت رکھتا ہے۔

جناب سیرزین العابدین بداللّٰہی صاحب نے عنوان پراظہار خیال کرتے ہوئے کہا کہ پہلے سے زیادہ آج تبلغ واشاعت فہ ہب کی سخت ضرورت ہے۔ ترکی ہجرت اور ربط وضبط کی کی سے بہت بڑا خلا پیدا ہوگیا ہے۔ انہوں نے کہا کہ ہر علاقہ کے مسائل الگ ہیں۔ لہذا اسی مناسبت سے بلیغ کی منصوبہ بندی ہونا چاہئے۔ آج دنیا سکون کی تلاش میں سرگرداں ہے بیسکون واطمینان قلب انہیں مہدویت میں مل سکتا ہے۔ اب میمہدویوں کا فرض ہے کہ تعلیمات اما منا کو مناسب انداز میں عوام کے سامنے پیش کریں۔ اور بیا چسی طرح ذبین نشین کرلیں کہ ہم اسلام کا کوئی فرقہ نہیں بلکہ اصل ہیں اور مہدویت نام ہے اسلام کی صدافت کا تجاویز پیش کرتے ہوئے انہوں نے کہا کہ اخوان المسلمین کی طرح ہمیں ہر مقام پر عوام سے ملا قات اور دعوت کی کوشش کرنا چاہئے۔ آج کل جو زائرین کے قافے جارہے ہیں ان کے ساتھ مبلغین کوروانہ کیا جائے 'مدرسہ ہجادگان کی طرح مرکزی المجمن مہدویہ کے زیرا بہتمام ایک مرکزی مدرسۂ دینیات قائم کیا جائے اور تعلیم عام کی طرح تعلیم دینی کے طلباء کوبھی وظائف دیئے جائیں۔ مختلف زبان میں لٹر پچر تیار کرایا جائے اور تقلیم عام کی طرح تعلیم دینی کے طلباء کوبھی وظائف دیئے جائیں۔ مختلف زبان میں لٹر پچر تیار کرایا جائے اور تقلیم فروخت کا انتظام کیا جائے۔

جناب سیرعبرالحی صاحب نے پر جوش انداز میں اظہار خیال کیا کہ ہمارے پاس متحرک جماعتوں کے فقدان سے نو جوان طبقہ دوسروں کی جانب مائل ہوتا جارہا ہے۔ ہم غیروں سے تعلیم پاکر مرعوب ہوجاتے ہیں۔ جس کی وجہ سے تعلیمات امامناً کو پیش کرتے ہوئے اپس و پیش محسوس کرتے ہیں۔ نظیم و بلیغ کے بغیر قوم زندہ نہیں رہ سکتی۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ پیام امام آخرالز ماں پر پہلے ہم خود ممل پیرا ہوجا ئیں اور انبیاء کا طریقہ بھی یہی رہا ہے کہ پہلے ممل کر کے ہی لوگوں کو دعوت دیتے تھے۔ اسی لئے ان کی دعوت میں تا فیرتھی۔ انبیاء نے عوام میں پہنچ کر بلیغ کی تھی اور مصائب کو مسکرا کر برداشت کیا تھا۔ عوم میں تھل مل کر نہایت انکساری سے کام لیا تھا۔ ہمیں بھی چاہئے کہ داعی کی حیثیت سے قوموں کے در میان پیش ہوں اور اسلاف کا طریقہ کہ بہلیغ اپنا ئیں اپنے طرز عمل سے لوگوں کو قریب کریں۔ فریب کریں۔ فریب کریں۔ فریب کریں۔ فریب کریں۔ فریب کی جو بھیا نگ تصویر لوگوں کی نظروں میں ہے اسے مٹائیں۔ اور فد ہب کے فیقی خوشگوار روپ کو پیش کر دیں۔ فریز موصوف نے کہا کہ عصری نقاضوں کے مطابق لٹر پیج تیار کرایا جائے نیز پیرومرید کے تعلقات پر روشنی ڈالتے ہوئے انہوں نے کہا کہ طالب کو چاہئے کہ اپنی اصلاح ور ہنمائی کے لئے پیران طریقت کے پاس رجوع ہوں یا اگر طالات نا موافق ہوں تو

پیران طریقت کوچا ہے کہ ابر رحمت کی طرح خزاں رسیدہ مقامات پر جائیں اورا پنے فیوض و بر کات کی بارش برسائیں۔

جناب مقصود علی خاں صاحب نے اتحاد وا تفاق اور علا قائی تنظیموں کے قیام واستحکام پرزور دیا۔ انہوں نے تجویز پیش کی کہ تعلیمات امامنًا پر تقاریر کے لئے مجالس کا انعقاد عمل میں لایا جاتا رہے۔ اور ایسے ہفتہ واریا ماہانہ مجالس ہر مقام پر ہوں تو تعارف و تبلیغ مہدویت کا کام بخوبی انجام پاسکتا ہے۔

جناب طاہر کمال خوند میری صاحب نے کہا کہ ساحلی آندھرا کے طوفان زدہ علاقوں کے دورہ سے انہوں نے بیچسوں کیا ہے کہ اضلاع کی آبادیوں میں ربط وضبط کا انقطاع علاقائی زبانوں میں لٹریچر کی عدم دستیا بی اور علماء کی بے توجہی سے حالات تشویشناک بنتے جارہے ہیں۔

میتو مقررین کے خیالات تھے جن سے بلیع واشاعت کے مختلف مسائل اور حل ہمارے سامنے آئے ہیں۔ ابسہولت کی خاطران کی تلخیص پیش کرنے کی کوشش کروں گاتا کہ تبلیغ واشاعت کا عزم رکھنے والی تنظیمیں اپنالا تھے مل تیار کرسکیں۔

#### مسائل:

- (۱) عام لوگوں کی ندہب سے ناوا تفیت عدم دلچیسی اور بے ملی
- (۲) منہ بی فرائض اور واجبات کی ادائی کے لئے چند مخصوص افراد برانحصاریا بھتاجی۔
  - (۳) فریضه هجرت سے پہلوتھی یا ترک ہجرت اور علماء سے عوام کی دوری۔
    - (۴) د ین تعلیم وزبیت سے لا پرواہی۔
    - (۵) تبلیغی کام میں خلوص وللّٰہیت کا فقدان۔
    - (۲) علاقائی تنظیموں کی کمی مرکزیت کا فقدان اور رابط وضبط کی کمی۔
- (۷) مذہب اوراس کی افادیت پرمشمل مختلف زبانوں میں لٹریج کی عدم دستیا بی۔ افراد قوم کی دولت اورعلم کا پیجااستعال
  - (۸) تبلیغ واشاعت کے لئے منصوبہ بندی اور عمل آوری کے لئے وسائل کی فراہمی۔

#### حل:

(۱) پہلے مسئلہ کے تعلق سے بیم خن کروں گا کہ فد ہب بیزاری اور بے عملی کے تعلق سے سب کواچھی طرح ذہن نثین کر لینا چاہئے کہ سب اپنے اپنے اعمال کے لئے خدا کے پاس جوابدہ ہوں گے۔اس وقت کوئی قائد قوم یا مشائخ کسی کی شفاعت کا ذمہ دار نہ ہوگا۔ ایمان کی تعریف صرف اقرار باللیان ہی نہیں بلکہ اعتقاد بالقلب بھی ہے۔اُمّتِ مجمدی میں رہ کر بے عملی قابلِ افسوس بات ہے۔ فد ہب بیزاری اور بے عملی کا بیخطرناک مسئلہ مبلغین وعلمائے امت کو دعوتے فکر وعمل دے رہا ہے۔ (۲) اکثرید دیکھا گیا ہے کہ ذہبی فرائض اور واجبات کی ادائی کے لئے چند مخصوص افراد پر تکید کیا جاتا ہے۔ مثلاً ایصالِ ثواب کہ برے یا مرغ کا ذبح 'اور چھوٹے چھوٹے فقہی مسائل وغیرہ سے لوگ بالکل نا واقف رہتے ہیں۔ اور محلّہ کے مخصوص افراد کوڈھونڈتے پھرتے ہیں۔

دراصل روزانہ زندگی میں پیش آنے والے مسائل سے گھر کے ہر فرد کو واقف رہنا جا ہے۔ صرف خواہشات کی تکمیل ہی مقصد حیات وتخلیق نہیں ہے۔

تبلیغی مثن پر بیذ مہداری عائد ہوتی ہے کہ لوگوں کو مذہب کی اہمیت اور افا دیت بتلا کر قریب کرنے کی کوشش کریں۔ انکے اعتقادات کی درسگی اور پختگی کے لئے اپنی قوت صرف کرے۔ فرائض وسنن کی بإضابطہ تربیت کا انتظام کریں اور چھوٹے چھوٹے فقہی مسائل کے تعلق سے ان کی تربیت کر کے خود اعتادی پیدا کریں۔

(۳) عام تا ثریہ ہے کہ ترک بجرت کی وجہ سے بلیغ فد ہب کا کام بُری طرح متاثر ہوا ہے۔ رسول الله کی طرح خلیفۃ الله نے بھی ہجرت ہی کے ذریعہ اسلام کو پھیلانے 'مسلمانوں کورسوم وعادات وبدعات سے چھٹکارا دلانے کا فرض انجام دیا۔ معرفت حق کی راہوں کو آسان ترین بنادیا۔ مخضریہ کہ دنیا کو حقیقی اسلام سے روشناس کروایا۔ بیسب پچھ کرنے کے لئے آپ نے صرف ایک گوشہ میں بیٹھ کر دنیا والوں کا انتظار نہیں کیا۔ مخالفین سے گفتگو کرنے سے انکار نہیں کیا بلکہ ہزاروں میل کا سفر کر کے سارے بندگانِ خدا کو دعوت الی الله دی۔ عام بیانِ قرآن کے ذریعہ لوگوں کے قلب و ذہن کو بدل ڈالا۔ آبادیوں اور متجدوں میں جاکر مذہب کی تبلیغ کی۔ تلخ گفتگو کا جواب مسکرا ہے سے دیا۔

آج اگر تبلیغ واشاعت مندہب مسدود ہے تواس کے ذمہ دارہم ہیں۔ہار نے بوان اگر غیروں کی طرف ماکل ہور ہے ہیں تو صاحبان علم ودولت اس کے ذمہ دار ہیں۔شہروں میں علم ودولت کے جشمے اُبل رہے ہیں تواضلاع خشک سالی کا شکار ہیں۔ کئی مقامات پر مذہبی رہنماؤں کی غیر موجودگ سے لوگ گراہ ہور ہے ہیں۔اضلاع کے لوگ ہر شم کی سہولیتیں ہم پہنچانے کے لئے تیار ہیں لیکن کوئی بندہ خدا شہر چھوڑ کر وہاں تھہرنے کے لئے تیار نہیں ہے۔ ہوسکتا ہے کہ وہاں شہری آ سائشیں میسر نہ ہوں یا لوگ پسند نہ ہوں۔ ایسی صورت میں اسوہ رسول ومہدی علیہ السلام پرنظر ڈالئے تو معلوم ہوگا کہ انہوں نے نا موافق لوگوں کو ہی موافق بنایا تھا۔ جانی دشمنوں کو ایپنا اللہ میں ہرخص شنڈے دل ود ماغ سے غور کر بے قو بات اچھی طرح سمجھ میں آ جائے گی۔

(۷) دین تعلیم وتربیت سے لا پرواہی معاشرہ کے بگاڑ کیا ہم وجہ ہے۔ جو کچھ مدارس چل رہے ہیں وہاں بلاکسی نصاب تعلیم کے صرف قرآن نا ظرہ خوانی کوہی منزل ومقصد سمجھ لیا گیا ہے۔ بچہ کا قلب وذہن ایک لوحِ سادہ کی طرح ہے۔اس پراگر پہلے ہی تو حید کا انمٹ نقش بنادیا جائے تو پھر کبھی مٹنہیں سکتا۔

ب بوری بیان افسوس اس بات کا ہے کہ جہاں مسلمانوں کے پاس خواہ شات نفس یا ضرور بات زندگی کے لئے بجٹ موجود ہے وہاں
دین تعلیم کے لئے ان کے پاس کوئی گنجائش نہیں ہے۔ جہاں سینئٹر وں رو پئے بچوں کی دنیاوی تعلیم کے لئے خرچ کئے جاسیتے ہیں وہاں
دین تعلیم ور بیت کے لئے ایک فیصد بھی خرچ کرنے کے لئے تیار نہیں۔ اب اگر اولا دید کر دار نکلتی ہے تو کیا تعجب ہے۔ حتی کہ اپنی سرمایہ کیا تنظیم ور بیت کے لئے ایک فیصد بھی خرچ کو ھانے اور فاتحہ پڑھنے سے عاجز ہوتی ہے۔ سوچئے اس کا ذمد دار کون ہے؟
مرمایہ کیا تنظیم مشن کا میفرض ہوگا کہ ہرمحلّہ میں دینی تعلیم کے مدارس قائم کروائے۔ مقامی لوگوں کی تربیت کرے اور جہاں تک اعلیٰ تعلیم کے مواہ ہوگی کی میں دینی تعلیم کے مواہ ہوگی کے نہ صرف مرکزی انجمن مہدویۂ دیگر قومی ادارے بلکہ اصحابِ تعلیم کا سوال ہے تو دین کی اعلی تعلیم کے خواہ شمند طلباء کی سر پرستی کے لئے نہ صرف مرکزی انجمن مہدویۂ دیگر تو می ادارے بلکہ اصحابِ خیر کوبھی آگے تنا چاہئے ۔ ایسے مقامات جہاں نہ بھی رہنماؤں کی کی یا نایا بی ہے وہاں تبلیغی مشن کو چاہئے کہ کم از کم ایک نو جوان کواپئ

عموماً ہمارے نو جوان اور رہنمااس مقصد کے لئے غیر مہدوی مدارس کا رخ کرتے ہیں۔ کیونکہ ہمارے پاس کوئی مرکزی مدرسہ جامعہ یا درسگاہ نہیں۔ نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ بیسادہ لوح طلباء غیروں سے مرعوب ہوجاتے ہیں۔ اور کسی تحریر وتقریر میں اسلاف مہدویہ کے حوالہ وذکر کے بجائے غیروں کا نام لینا' قابل فخر سمجھنے لگتے ہیں۔ غیر مہدویوں سے اکتسابِ علم کوئی شئے ممنوعہ نہیں بلک یہ ہونا چاہئے کہ ہمارے طلباء علم وادب سے بہرہ ور ہوکر اپنے نہ ہی کتب میں غور وفکر کریں۔ اپنی صلاحیتوں سے دنیائے انسانیت کی رہنمائی کریں۔

اس سلسلہ میں اگر ایک مرکزی جامعہ قائم کی جائے تو مناسب ہوگا۔ نیز موجودہ دینی مدارس کے لئے مشتر کہ نصاب کی تدوین اور تعلیم کامنظم انتظام نہایت ضروری ہے۔

- (۵) تبلیغی کام کی موجودہ صورت حال کو یوں بدلنا چاہئے کہ اس میں خلوص استقلال اور لٹہیت آ جائے۔ اس کام کورسول ومہدی "کی اتباع سمجھ کر کیا جائے اور رضائے الٰہی کو پیش نظر رکھا جائے 'مقامی مسائل سے واقفیت حاصل کی جائے۔ لیکن فتنوں کو ہوا نہ دی جائے۔ ہرمعا ملہ میں کسی کی ذات کونشانِ ملامت بنانے کے بجائے قرآن وحدیث کے حوالے سے مسکلہ ل کیا جائے۔ مقامی مشائخین کا احترام کیا جائے بلکہ انہیں ساتھ لے کرکام کیا جائے۔
- (۲) کئی مقامات پرکسی تنظیم یا نجمن کے نہ ہونے سے بھی نقصان پہنچ رہا ہے۔ دراصل بیانتشار کی علامت ہے جو تباہی کا پیش خیمہ ہوتا ہے۔ اس بات کی کوشش کی جانے چا ہے کہ ہر آبادی میں اتحاد پیدا ہوجائے اور کم ایک انجمن وجود میں آجائے جومقامی دینی و دنیاوی مسائل کوحل کر سکے۔ بشر طِ ضرورت وہ لوگ قوم کی بڑی بڑی تنظیموں سے رہنمائی بھی حاصل کرسکیں۔ ملت میں ربط وضبط کی کئی

اورم کزیت کے فقدان نے زبردست دھا کہنچایا ہے۔ تمام اداروں کا آپس میں ربط وضبط ہونا چاہئے۔ بیدوقت کی اہم ضرورت ہے۔

(2) بیا کیے حقیقت ہے کہ ملت مہدویہ میں نظم کی کی ہے اور نہ دولت کی۔ البتہ ان کے بے جا استعال کی بے ثار مثالیں دیکھنے میں آتی رہتی ہیں۔ اصحاب علم کی صلاحیتوں سے استفادہ کا کوئی منصوبہ ہمارے پاس نہیں۔ آپسی تنقید وتبصرہ کے لئے سینکڑوں صفحات سیاہ ہو سکتے ہیں اور شائع ہوکر مفت تقسیم ہو سکتے ہیں لیکن کتنا ہڑا المیہ ہے کہ سیرت وتعلیمات امامناً پرمحققا ندا نداز میں قلم اٹھانے 'مذہب کو دنیائے انسانیت کا مرکز توجہ بنانے اور اصلاح محاشرہ کے لیے وقت اور دولت کی شدید قلت محسوس کی جاتی ہے۔ اب ان اختلافات اور غلط فہمیوں کو ختم ہوجانا چاہئے۔ زمانہ کے حالات بدل بچے ہیں۔ اب صرف پندونصائح کی طویل محفلوں پر اکتفانہیں کیا جاسکتا۔ لوگوں کی مصروفیات میں اضافہ ہو چکا ہے۔ ایسی صورت میں مذہب پر مختلف زبانوں میں لٹر بچرکی کی مشدت سے محسوس کی جارہی ہے۔ مرکزی انجمن مہدویہ یا کوئی اور ادارہ اس ذمہ داری کو اپنے سر لے تو مناسب ہوگا۔ برسوں سے ہم لوگ غافل رہے ہیں جارہی ہے۔ مرکزی انجمن مہدویہ یا کوئی اور ادارہ اس ذمہ داری کو اپنے سر لے تو مناسب ہوگا۔ برسوں سے ہم لوگ غافل رہے ہیں اس لئے اس کام کو اب ایک پر وجک کے طور پر شروع کرنا چاہئے بعنی مختلف عنوانات پر علماء کو زحمت دینا اور مختلف زبانوں میں اشاعت کا اہتمام کرنا چاہئے۔

خیال اس بات کار ہے کہ مہدویت کو اسلام سے ہٹ کرکوئی نیا ند ہب بنا کر پیش نہ کیا جائے۔اور نہ تعلیمات کو بھیا نک انداز میں پیش کیا جائے۔ بلکہ منقول کے ساتھ معقول سے بھی کام لیا جائے۔ ند ہب کی آسان انداز میں تفہیم کی جائے۔ جارحانہ اور مناظر انہ اندازِ تحریہ سے پر ہیز کیا جائے۔

ایک اور تجویز بیر بھی ہے کہ لوگوں کے استفادہ کے لئے مہدویت کے متعلق مراسلاتی کورس شروع کیا جائے۔ بیر عصر حاضر کا مقبول ترین طریقہ ہے۔ نیز مختلف زبانوں میں مذہب کے متعلق تقاریر کو کیسٹ میں محفوظ کر کے مختلف مقامات کو پہنچایا جائے۔ بیر طریقہ بھی بہت کار آمدرہے گا۔مختلف المعیادمجالس کا انعقاد بھی عمل میں لایا جاسکتا ہے۔

(۸) تبلیغ واشاعت کے مختلف مراحل کی منصوبہ بندی نہایت ضروری ہے۔ انہیں حسب موقع اور حسب سہولت طئے کیا جاسکتا ہے۔ لیکن ایک مستقل لائحمل کی تدوین نہایت ضروری ہے۔ نیز منصوبوں کی عمل آوری کے لئے وسائل کی فراہمی بھی قابل توجہ ہے۔ صرف کسی ایک انجمن یا ادارہ پر تکمیے کرنا نا دانی ہوگی۔ مختلف اسکیموں کو مختلف ادارے اپنا سکتے ہیں۔ البتۃ ربط وضبط رکھنے اور تضبیع وسائل سے بیچنے کے لئے کسی ایک انجمن کومرکز بنایا جاسکتا ہے۔

(مطبوعه ما منامه ''نورحیات''یابته جولائی ۱۹۷۸ء)

\*\*\*

# دعوت وتبليغ اور بهاري ذ مهداريال

مرکزی انجمن مهدویه حیدرآباد کے زیر اہتمام جشن میلا دامامنًا مورخه ۱۲ جمادی الاول ۱۲۱۸ه م سیمٹم ر ۱۹۹۷ء کے شمن میں منعقدہ سمپوزیم میں بیدمقالہ پیش کیا گیا۔

تبلیغ اسلام ہرمسلمان کا فرض ہے۔ اللہ اوراس کے رسول صلعم نے یہ ذمہ داری اُمت مسلمہ کوسونی ہے اور اُمت مسلمہ میں ملت مہدویہ کونیرامت سے موصوف کیا گیا ہے تی کہ آیت قرآنی' فسسو ف یاتی اللہ بقوم یہ جبھم و یہ حبھم و یہ حبونہ (لیعنی عنقریب اللہ تعالیٰ ایک ایک قوم کولائے گا جواس سے محبت کرے گی اوراللہ ان سے محبت کرے گا) کے تعلق سے بیان کیا جاتا ہے کہ بی قوم مہدویہ کی شان میں نازل ہوئی ہے۔ اس طرح تبلیغ واشاعت مذہب کی زیادہ ذمہ داری ہم پرعائدہ وقی ہے کیونکہ عامة المسلمین کی حد صرف اسلام اورایمان تک ہے۔ اس طرح تبلیغ واشاعت مذہب کی نیادہ فصد عبادت صرف دخول جنت ہے جبکہ ہمارا مقصد عشق ودیدارالہی ہے۔ اس لئے ہم سے جبکہ ہمارا اور خالص اسلام کو پیش کر سکتے ہیں۔ لیکن آج کے مادی دور میں تبلیغ واشاعت مذہب کے معاملہ میں ہم سب سے پیچھے ہوگئے ہیں۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ ہم کھلے ذہن سے اس کے اسباب وعلل پرغور وخوض کر کے ایک لائح ممل بنائیں ورنہ یا در ہے۔ '' ان اللہ لا یغیر ما بقوم حتی یغیروا ما بانفسھم '' (اللہ تعالیٰ اس وقت تک کسی قوم کی حالت نہیں بدلنا جب کہ خود قوم اپنی حالت نہیں بدلنا

ہرمون کا مقصد حیات رضائے الی کا حصول ہے جواطاعت وبندگی، تقوی اورصالے معاشرہ کی تشکیل کے ذریعہ حاصل کی جاستی ہے۔ صالح معاشرہ کی تفکیل کے لئے سی فرد کا متق و پر ہیز گار ہونا کافی نہیں ہے بلکہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر بھی ضروری ہے۔ یعنی خودصالح بنا اورد وسروں کوصالح بنانا۔ الله تعالی فرما تا ہے۔'' کُسنتُ مُ حَیْرَ اُمَّةٍ اُحُوِجَتُ لِلنَّاسِ تَامُرُونَ بِاللَّهِ (سورہ آل عمران آیت ۱۱۰) (تم ہوسبا متوں ہے بہتر جو پیدا ہوئے ہیں لوگوں میں حکم کرتے ہوا چھی بات کا اور منع کرتے ہونا پہند سے اور ایمان لاتے ہواللہ پر) لینی ایمان والوں کو حکم دیا گیا ہے کہ اپنے تول وقعل کے ذریعہ اسلامی تعلیمات کو دنیا کے کونے فیل پہنچا کیں۔ ایمان کے اعلی اقد ار اور الله کے انعامات سے لوگوں کو واقف کر اکیں۔ انبیاء کی آمد کا مقصد یہی تھا۔ اور خاتم الا ولیاء کا مقصود بعثت بھی یہی تھا۔ وہ دعوۃ الی الله کے لئے مامور من الله تھے۔ بیسلسلہ تم ہوچکا ہے۔ ان مقدس ہستیوں نے اپنے اقوال وافعال واحوال کے ذریعہ اسلام کا مکمل نمونہ پیش کردیا۔ ان کا اسوہ حسنہ ہی تبلغ کا ذریعہ اسلام کا مکمل نمونہ پیش کردیا۔ ان کا اسوہ حسنہ ہی تبلغ کا ذریعہ اسلام کا حصور کرا می ان کے دوریعہ اسلام کا مکمل نمونہ پیش کردیا۔ ان کا اسوہ حسنہ ہی تبلغ کا دریعہ اسلام کے دوریعہ الله کے دیا ہوتی ہوتی ہے کہ خودا پی اور عالم کا دوریا کہ کہ موسوں پر عائد ہوتی ہے کہ خودا پی اور عالم

انسانیت کی فلاح و نجات کے لئے اس اہم فرض کی تکمیل میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیں۔ اپنے قول و فعل کو تعلیمات اسلامی کے مطابق بنا ئیں اور عملی نمونہ کے ساتھ ساتھ زبان وقلم سے بھی لوگوں کو تیجے اسلام سے روشناس کرائیں۔ جبیبا کہ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ 'ولتہ کن منکم امة یہ دعون الی النجیر و یامرون بالمعروف وینھون عن المنکر و اولئک ھم المفلحون (اور چاہئے کہ رہے تم میں ایک جماعت جو بلائے نیک کام کی طرف اور حکم کرتے رہے نیکی کا اور منع کرتے رہے برائی سے اور وہی لوگ مراد کو پہنچے )

تبلیغ اسلام یا دعوۃ الی الله کسی خاص ملک یا قوم تک محدود نہیں ہے بلکہ ہرمومن کا فرض ہے کہ اپنی استطاعت کے مطابق اس میں حصہ لے جا ہے زبان سے ہویا قلم سے یا ترغیب کے ذریعہ۔ ہرمومن اپنے ایمان کی نسبت سے مبلغ اسلام ہے اس لئے جا ہئے کہ تقوی اختیار کرئے علوم دین کیصے اور اسلام وانسانیت کی خدمت کے لئے خود کو ذبنی طور پر تیار کرے۔ تبلیغ کا کام اس بات کا متقاضی ہے کہ مبلغ اپنے قول وفعل دونوں میں مطابقت پیدا کرے اور خود کو مملی نمونہ بنا کر پیش کرے۔

تبلیغ کے دو پہلو ہیں۔(۱)غیرمسلموں میں اسلام کی تبلیغ (۲)مسلمانوں میں امر بالمعروف ونہی عن المنكر

غیر مسلموں میں اسلام کی تبلیغ کے لئے یہ بات ذہمی نشین رکھنی چاہئے کہ مسلمانوں کی حیثیت داعی کی ہے اور غیر مسلموں کی حیثیت مدعو کی ہے البندا داعی کو مدعو سے محبت وہمدردی ہونا چاہئے نہ کہ عداوت ونفرت۔ بہت سے مسلمان عام طور پر غیر مسلموں کو اپنا در شمن سجھتے ہیں اور انہیں حقارت کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ ذرا ذراسی بات پر نگراؤ کا طریقہ اختیار کرتے ہیں۔ حالانکہ سنت نبوی فطرت دہمن سجھتے ہیں اور انہیں حقارت کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ ذرا ذراسی بات پر نگراؤ کا طریقہ اختیار کرتے ہیں۔ حالانکہ سنت نبوی فطرت انسانی اور عقل کا تقاضہ ہیہے کہ غیر مسلموں کی عزت نفس کا لحاظ رکھا جائے 'حسن اخلاق 'حسن سلوک 'صبر وَحِل 'عفو و در گذر اور روا داری کے ذریعہ اسلام کا ایسا پر کشش نمونہ بیش کیا جائے کہ وہ خود اسلام کی طرف متوجہ ہوجا کیں۔

مسلمانوں میں تبلیغ کے تعلق سے سوال یہ پیدا ہوگا کہ پہلے سے جومسلمان ہیں انہیں تبلیغ کی کیا ضرورت ہے؟ اگر آپ عالم اسلام پراورا پنے حال وماحول پرنظرڈ الیس تو پیۃ چلے گا کہ مسلمان بھی کئی قتم کے ہیں۔

- (۱) ایسے مسلمان جن کے آبا واجداد مسلمان تھے اس لئے یہ بھی مسلمان ہیں۔لیکن اسلام کے معنی ومفہوم سے نا آشنا ہیں حتی کہ بنیا دی باتوں مثلاً نماز'روز ہاور حلال وحرام سے بھی ناواقف ہیں۔
- (۲) ایسے مسلمان جودین سے اچھی طرح واقف ہیں اور صوم وصلواۃ کے پابند بھی ہیں کیکن اپنے غیر اسلامی ماحول سے مرعوب اور مادہ پرست دنیا کی چیک دمک سے متاثر ہیں یعنی حُتِ دنیاان پر غالب ہے۔ ایسے کمز ورعقیدہ کے لوگ اسلام کی پوری طرح نہیں بلکہ کسی قدر اتباع کرتے ہیں یعنی اسلام میں جو چیز ان کے لئے موزوں 'مناسب اور سہولت بخش ہے اس کو قبول کر لیتے ہیں اور جو چیز مشکل یا مفاد کے خلاف نظر آئے اس کو چھوڑ دینے میں قباحت نہیں سمجھتے۔

(۳) ایسے مسلمان جوسیاسی یاساجی طور پرمتاز اور بااثر ہیں یا مغربی تعلیم یافتة اور مغربی ماحول کے پروردہ ہیں وہ حلال وحرام میں تمیز کرنے سے قاصر ہوتے ہیں۔اینے وسیع روابط ساجی اختلاط یا بین مذہبی رشتهٔ از دواج کی وجہ سے عمداً یا مصلحتاً اسلام کا دفاع نہیں کر سکتے اور خودکو مذہبی سانچے میں ڈھالنے کے بجائے مذہب میں تبدیلی کی بات کرتے ہیں کیونکہ زریاز ن ان کے پیچھے ہوتے ہیں لہذا وہ اپنے ذوق کی تسکین اور عادتوں کی بھیل میں مشغول ہوتے ہیں۔اسلام سے ناواقف اور حرارت ایمانی سے محروم ایسے نام نہا دروثن خیال''اور''انقلابی''مفکر بالآخر مخالف اسلام عناصر کے آلہ کاربن جاتے ہیں۔مثلاً حقوق نسواں ومساوات کے ایسے علمبر دارجن کے مذہب میں عورت کا کوئی مقام نہیں' کوئی حق نہیں' جائیداد میں کوئی حصہٰ بیں' جن کے پاس عورت صرف جنسی تسکین کا ذریعہ ہے۔ اورلباس کی طرح بیویوں کو بدلنا معیوب نہیں ہے۔ایسے 'روش خیال مفکر''اور حقوق نسواں کے علمبر داریہ نعرہ بلند کرتے ہیں کہ اسلام میں عورت کا کوئی مقام نہیں ہے اوراس برظلم کیا جاتا ہے۔ لہذا قانون شریعت میں بلکہ (نعوذ بالله ) قرآن مجید میں تبدیلی ضروری ہے تو ہمارےروشن خیال اور انقلا بی ذہن کے حامل افرادان کے ہمنوا بن جاتے ہیں۔اسلام کا گہرائی سے مطالعہ کرنے اور مذاہب کا تقابلی مطالعہ کرنے کے بجائے عدوان اسلام کے آلہ کاربن جاتے ہیں حتی کہ خوداینے آباءواجداد کو گمراہ اور بے دین کہنے سے نہیں جھجکتے۔ (۴) ایسے مسلمان جوخود عابدوزامد ہیں کیکن دوسرے مسلمانوں کواصلاح اور عمل صالح کی ترغیب دینے میں انہیں دلچیہی نہیں۔ مخضر پی که غیرمسلموں کواسلام کی دعوت دینے کے ساتھ ساتھ مسلمانوں میں بھی امر بالمعروف ونہی عن المئلر کی سخت ضرورت ہے۔ ہرمسلمان اپنے عقیدہ کے لحاظ سےخودا یک مبلغ ہوتا ہے۔اُسے جاہئے کہخود یکامسلمان بنے اوراپنے قول وفعل کے ذریعیہ لیغ کرے۔ بیاس وفت ممکن ہے جب مسلمانوں کے اندر دعوتی ذہن ہولیکن آج کل مسلمانوں میں خیرامت ہونے کا احساس باقی نہیں ہے۔اپنی بددیانتی' مکروفریب'جھوٹ' دھوکہ بازی اور جارحانہ طرزعمل کی وجہ سے اسلام کی شکل بگاڑنے کے وہ خود ذمہ دارہیں۔ تبلیغ یا دعوت محض کسی جماعت یا کسی ادارہ یا انجمن کے ذیلی شعبہ کے ذریعہ پوری طرح انجام نہیں دی جاسکتی اس کے لئے ہر فر دملت کا تعاون ضروری ہے۔انبیاءکرام واولیائے عظام کی جانب سےانفر ادی طور پرتبلیغ کی کامیابی فضل الٰہی اوراسوہ حسنہ پرمنحصر تھی۔اور عام مسلمان بھی اعمال حسنہ کے ذریعہ بیرکام کر سکتے ہیں۔اس کے علاوہ اجتماعی طور پرسب کی بیرذ مہ داری ہے کہ حسب استطاعت اس کار خیر میں حصہ لیں ۔مثلاً کسی دوا خانہ میں کئی ڈاکٹر' سرجن اوران کا مددگارعملہ ہوتا ہےاور مریضوں کے بیچے علاج کے لئے ان سب کا تعاون اور فرض شناسی ضروری ہے۔ کیونکہ ان سب کا مقصد ایک ہی ہے۔ اب اگر نیم طبی عملہ اپنے فرائض سے غفلت برتے ڈاکٹر کے ساتھ تعاون نہ کرے یا ڈاکٹر کی ہدایات کی خلاف ورزی کرے یا ڈاکٹر نیم طبی عملہ پر حدیے زیادہ انحصار کرتے ہوئے ا پنے فرائض سے غفلت برتے تو مریض کو نقصان پہنچ سکتا ہے۔ یعنی جس طرح کامیاب علاج کے لئے دوا خانہ کے سارے عملہ کا تعاون ضروری ہے اسی طرح تبلیغ یا دعوت کے لئے بھی تمام مسلمانوں کا تعاون ضروری ہے۔ یہاں ڈاکٹر اوراس کاطبی عملہ مسلمان ہیں تو

اغیار مریض ہیں۔جس طرح معالج کے لئے احساس ذمہ داری اور فرض شناسی ضروری ہے اسی طرح مسلمانوں میں دعوت و تبلیغ کے ضمن میں احساس ذمہ داری اور فرض شناسی ضروری ہے۔ ضمن میں احساس ذمہ داری اور فرض شناسی ضروری ہے۔ اصول تبلیغ:

دعوت و تبلیغ کا کام انتہائی صبر آ زما ہوتا ہے۔ انبیاء کرام خاتم الانبیاء اور خاتم الاولیاء علیجہاالسلام بھی دعوت الی الله کے لئے مامور من الله تھے۔ ان پر جوظلم و تتم ڈھائے گئے لیکن جس صبر و تحل کا انہوں نے مظاہرہ کیا اور جس ثابت قدمی سے اپنے مقصد میں کامیاب ہوئے وہ مثالیں داعی کے پیش نظر رہنا ضروری ہے۔ دعوت و تبلیغ کی راہ میں خالفین کی جانب سے رکاوٹوں اور تکلیف دہ اشتعال انگیزی کا سامنا کرنا پڑے گا۔ ایسے وقت داعی کو صبر و تحل کا مظاہرہ کرنا پڑے گا۔ دوسری اہم چیز ہے ہے کہ دعوت کے لئے حکمت ضروری ہے۔ یعنی موقع و کی علات اور مدعو کے معیار و قابلیت کو پیش نظر رکھتے ہوئے اس طرح مناسب انداز میں دعوت دے کہ مدعو کے دل و د ماغ پراس کا اثر ہو۔ اور اس کے احساس کو شیس کینچے بغیر وہ محسوں کرنے گئے کہ داعی کی بات بچے ہے۔ داعی کو اپنی فصاحت کے دل و د ماغ پراس کا اثر ہو۔ اور اس کے احساس کو شیس کینچے بغیر وہ محسوں کرنے گئے کہ داعی کی بات بچے ہے۔ داعی کو اپنی فصاحت اصول و فروع سمجھانے کی کوشش نہیں کرنا چا ہے بلکہ سلمجھ ہوئے اور آسان انداز میں دین کو پیش کرنا چا ہے۔ اور بیک و و ت تمام فرائن کی جارہی ہے تو پہلے تو حید کا مفہوم سمجھا کر مجد تک آنے کی ترغیب دی جائے۔ داعی کی با تیں اسی و قت اثر انداز ہوں گی جب وہ اوپنول و فعل میں بیسانی و ت اثر انداز ہوں گی جب وہ اسے تول

اُدُعُ اللی سَبِیْلِ رَبِّکَ بِالْحِکُمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِیْ هِیَ اَحْسَنُ (سوره النحل آیت ۱۲۵) ''دووت دواین رب کے راستے کی طرف حکمت اور عمدہ نصیحت کے ساتھ اوران سے بحث کروبہتر انداز کے ساتھ''

مخضریه که ہر داعی یا مبلغ پر لازم ہے کہ اپنے قول وفعل کے ذریعہ اسلام کا بہترین نمونہ پیش کرنے حکمت 'مصلحت' حکم وبر دباری' علم وفراست اوراخلاق حسنہ کو ہمیشہ پیش نظر رکھے۔آسان انداز میں دین کو پیش کرے۔اور حتی الامکان اختلافی ونزاعی امور سے اجتناب برتے موجودہ دور میں انفرادی کوشش کے علاوہ عصری ذرائع ابلاغ کا استعال بھی کیا جاسکتا ہے۔

خواتین وحضرات! غیرمسلموں کو دعوتِ اسلام اور عام مسلمانوں میں امر بالمعروف ونہی عن المنکر کی ضرورت اہمیت وافادیت اوراصول تبلیغ پر اظہار خیال کے بعد ملت مہدویہ کی حالت زاراور انہیں دعوت و تبلیغ کی ضرورت اور اس راہ میں درپیش چند مسائل پر اظہار خیال کرنا چاہوں گا۔

'' تاریخ ظفرالواله'' میں لکھاہے که''مہدویوں میں کا ہر خض اپنے فد ہب کی نصرت میں ایک جماعت کا قائم مقام تھا اوراپنی جان دینے کوخدا کے قرب کا سبب سمجھتا تھا'' آج کیا وجہ ہے کہ ذہب کی نصرت سے ہمیں دلچین نہیں رہی؟ ہم ذہب کی سطحی پابندی اور سی نصدیق واقر ارپر مطمئن ہیں؟ دل تو چاہتا ہے لیکن د ماغ قبول نہیں کرتا۔اس مرض کے اسباب وعلل کا پتہ چلانا اور اس کا علاج آج خصوصاً ملت مہدویہ اور عموماً عالم انسانیت کی فلاح ونجات کے لئے نہایت ضروری ہے۔

تیجیلی سطور میں عام مسلمانوں کے حوالہ سے بلیغ کے مفہوم اصول اور افراد ملت کے فرائض کے تعلق سے جو کچھ کہا گیا ہے ان سب کا انطباق ملت مہدویہ پر بھی ہوتا ہے۔ کمز ورعقیدہ "ہل پیندی اور نام نہا دروژن خیالی کا مرض ہم میں بھی موجود ہے لیکن یہ مرض لا علاج نہیں ہے۔ ضرورت ہے خودا حتسانی کی وعوتی فکروذ ہن کی اور فی سبیل الله شنجیدہ کوشش کی۔

اگرہم تاریخ مہدویہ پرنظر ڈالیس تو پتہ چلے گا کہ ہجرت کلہیت 'استغناءاورا موہ حسنہ ہی تبلیغ کا ذریعہ تھا۔ بڑے بڑے علاءء بیان قرآن من کر یانظر سے نظر ملتے ہی تصدیق سے مشرف ہوجاتے تھے۔ شریعت پرتخی سے عمل پیرا ہونا گروہ مقدسہ کا امتیازی وصف تھا۔ اور دائر نے تعلیم وتربیت کا مرکز ہوا کرتے تھے۔ جہاں احکام شریعت و فرائض ولایت کی پابندی کی عملی تربیت دی جاتی تھی اور مقصد صرف طلب خدا تھا۔ ساکنانِ دائرہ طالبانِ خدا یعنی مریدوں میں بھائی و برادر کارشتہ تھا۔ دائرہ سے باہر تھیم کا سب عشر کی ادائی مقصد صرف طلب خدا تھا۔ ساکنانِ دائرہ طالبانِ خدا یعنی مریدوں میں بھائی و برادر کارشتہ تھا۔ دائرہ سے باہر تھیم کا سب عشر کی ادائی مقصد صرف طلب خدا تھا۔ ساکن نوازہ بھی ہوا کرتے تھے جہاں صلاح واصلاح کا نظام کار فر ما تھا اور جسمانی طور پر انسان لیخی اشرف المخلوقات بنایا جاتا تھا۔ لیکن وقت گذر نے کے ساتھ ساتھ جب دائرہ کا نظام کار فر وحانی طور پر انسان لیخی خقیق اشرف المخلوقات بنایا جاتا تھا۔ لیکن وقت گذر نے کے ساتھ ساتھ جب دائرہ کا نظام کار وحالی سے دائرہ کا نظام کار وحالی مور پر انسان لیخی خقیق اشرف المخلوقات بنایا جاتا تھا۔ لیکن وقت گذر نے کے ساتھ ساتھ جب دائرہ کا نظام جب او ٹا تو مقصود و مطلوب عبادت مجی بدل گیا۔ علم وعلی دونوں سکڑ گئے۔ فروی مسائل اُصول دین پر غالب آگے۔ رشد و ہدایت کامفہوم بدل گیا۔ امام آخرالز مال نے مضروعات و بدعت کو شدت سے جاری وساری کیا' اتفاق پر نفاق کور جیج دی رسم وعادت و بدعت کو مثلات سے جاری وساری کیا' اتفاق پر نفاق کور جیج دی جانے تھی جارت کیا ہوں اُن کو جارت کیا گئی ہمارے قول و فعل میں لگہیت باقی نہیں مقصد بعث ہے مہدی اورائسوہ مہدی کو ہم نے یکسر بھلادیا۔ نتیجہ آپ دیکھور سے ہیں۔ رسے ہیں۔

گروہ مہدویہ کی مخصوص اصطلاحات والفاظ اپنی جگہ باقی ہیں لیکن ان کے معنی ومفہوم' موقع وکل بدل گئے ہیں۔ لفظ'' دائر ہے' بھی باقی ہے لیکن اس کا طبعی وجو ذہبیں ہے اور نہ اس کا مقصد باقی ہے ۔ پہلے دائر ہشہوں کے باہر آبادی سے دور ہوا کرتے تھے تا کہ سکونِ قلب وذہمن کے ساتھ عبادت کی جاسکے۔اور تربیت وتلقین کا انتظام ہو سکے۔لیکن آج مفہوم ومقصد بدل گیا ہے' موقع وکل بھی بدل گیا ہے اور آج سارے دائر ہے شہروں میں منتقل ہوگئے ہیں۔دائر وں کا طبعی وجو ذہیں ہے بلکہ صرف دائر ہ کا تصور باقی ہے۔

دائروں کی شہروں میں منتقلی کے اس رجان کی وجہ سے ارتد او وانحراف کی فضاء ہموار ہوگئی۔اضلاع کی مہدویہ آبادیوں کوتو حالات کے رحم وکرم پر چھوڑ دیا گیا۔لیکن شہروں میں بھی اس رجان کے پچھ مثبت اثرات نظر نہیں آتے۔ بیعت رسی رہ گئی صرف'' اذان وقت ولادت' نماز بعد وفات' تسمیہ خوانی' عقد نکاح اور سال میں ایک بار دوگا نہ لیلۃ القدر۔صرف اسی حد تک مرشد اور مرید میں رشتہ باقی رہا جبکہ نظام دائر ہ میں لوگ طلب خدا میں اسباب دنیا کوچھوڑ کراپنی جان ومال کومر شد کے حوالے کر دیتے تھے۔ آج نہ میں رشتہ باقی رہا جبکہ نظام دائر ہ میں لوگ طلب خدا میں اسباب دنیا کوچھوڑ کراپنی جان ومال کومر شد کے حوالے کر دیتے تھے۔ آج نہ کوئی مرید خدا تک پہو نجخ کا راستہ پوچھنے کے لئے اپنے مرشد کے پاس جاتا ہے اور نہ کوئی انہیں اس کی دعوت دیتا ہے۔ مختصر سے کہ ججرت ودعوت کا سلسلہ جب بند ہوا' عالیت وعز بہت پر رخصت کوتر جے دی جانے لگی۔ تاویل کا سہار الیا جانے لگا تو ہماری وہ امتیازی خصوصیات بھی ختم ہوگئیں جنہیں د کھے کر مصد قین مہدگی کو ملاء اعلیٰ کے مقدس فرشتے' عاشقانہ وو الہا نہ طور طریق رکھنے والے' اور صحابہ خصوصیات بھی ختم ہوگئیں جنہیں د کھے کر مصد قین مہدگی کو ملاء اعلیٰ کے مقدس فرشتے' عاشقانہ وو الہا نہ طور طریق رکھنے والے' اور صحابہ کرام کے خصائص ایمانی کی یا د تاز ہ کرانے والے' کہا گیا تھا۔ شریعت کی سخت ترین پابندی مہدویوں کی شنا خت تھی۔ لیکن آئ

میں اپنی بات کو مختصر کرتے ہوئے موجودہ حالات اوران کے مدارک کے لئے کچھتجاویز بیش کرنا جا ہتا ہوں۔موجودہ حالات اس طرح ہیں۔

- (۱) شهرون اوراضلاع میں ارتد ادوانحراف کی فضاء ہموار ہورہی ہے۔
- (۲) اکثر اضلاع کے مہدوی بھائی بے یارومددگار ہیں ان کی رہنمائی وہدایت کا کوئی انتظام نہیں ہے۔
  - (۳) افرادقوم کی بےاعتنائی اورنو جوان نسل کی بے رغبتی
  - (۴) احکام شریعت اور فرائض ولایت سے عدم واقفیت
    - (۵) دعوت وتبليغ مين ہماراتساہل
    - (۲) کٹریج کی عدم دستیا بی اور دینی تعلیم سے دوری۔

غرض مسائل لا تعداد ہیں۔اب سوچنا ہے ہے کہ حالات کوسدھارنے کے لئے کیا کیا جاسکتا ہے۔جبیبا کہ میں نے ابتداء میں عرض کیا ہے تمام افراد ملت کی یہ ذمہ داری ہے کہ دعوت وتبلیغ یا صلاح واصلاح کی اس مہم میں حسب استطاعت حصہ لے۔

اضلاع میں تبلیغ کے تعلق سے بید یکھا گیا ہے کہ اغیار بلاروک ٹوک داخل ہوکر ہمارے بھائی بہنوں کوورغلارہے ہیں لیکن کسی مہدوی کا بغرض تبلیغ ہماری ہی آبادیوں میں'' بلا اجازت داخلہ ممنوع ہے'' ۔ نتیجہ بینکل رہا ہے کہ لوگ منحرف ہوجارہے ہیں لیکن ہم بیہ کہکر مطمئن ہیں کہ'' خس کم جہال پاک''اس ضمن میں میری ایک تجویز بیہ ہے کہ جب بھی اضلاع میں تبلیغی وفو دروانہ کرنے کا منصوبہ سے اور اس میں اہل ارشاد حضرات بھی شامل ہوں تو ایک اصول بیہ طئے کرلیں اور اس کا اعلان بھی کریں کہ وہاں کسی کومریز نہیں بنایا

جائے گا اور نہاس کی ترغیب دی جائے گی۔اس طرح جب کوئی خدشہ باقی نہیں رہے گا تو داخلہ کی اجازت بھی مل جائے گی اور کم از کم لوگوں کو گمراہی سے بچایا جاسکے گا۔

اضلاع میں تبلیغ کے لئے پہلے وہاں کے مذہبی وساجی حالات وروایات اوران کے معیار وصلاحیت کا جائزہ لینا ہوگا۔ پھران کخصوص مسائل کاحل پیش کرنا ہوگا۔ بعض اضلاع کا اتنا بُرا حال ہے کہ لوگ اذاں 'نماز' روزہ' زکواۃ' قربانی وغیرہ کے مسائل سے بالکل نا آشنا ہیں جب نماز نہیں تو کیسامسلمان اور کیسا مہدوی؟

نوجوان سل کی بےرغبی کی ایک عام وجہ تو آج کا مادہ پرست ماحول 'جدید آلات سمعی وبصری ہیں۔دوسری اہم وجہ یہ ہے کہ گھروں میں دینی ماحول نہیں ہے۔ جتنی توجہ دنیاوی تعلیم پردی جاتی ہے اس کاعشر عشیر بھی دینی تعلیم پرنہیں۔اس ماحول کا پروردہ نو جوان جب سی محفل میں جاتا ہے یا اغیار کی مجلس میں بیٹھتا ہے تو اسے تفراورا قتداء کے مسائل کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ جب وہ جواب کی تلاش میں اپنوں کے پاس تھیجنے کے بجائے اسے دھتکارا جاتا ہے میں اپنوں کے پاس تھیجنے کے بجائے اسے دھتکارا جاتا ہے جس کے نتیجہ میں اس کے شکوک وشبہات مزید تقویت پاتے ہیں۔مناسب تو یہ ہوگا کہ اُسے سوال کرنے دیا جائے یہ اس کی تلاش حق وجبتو کی علامت ہے اگروہ سیچ دل سے حق کی تلاش میں آیا ہے تو ہدایت پائے گا ہمارا کام صرف پیام پہنچانا ہے ہدایت الله کی مرضی ومنشاء پر منحصر ہے۔

د نی تعلیم اور تعنیم مذہب کی ضرورت ہردور میں رہی ہے۔ آئ کل جینے دینی مدارس ہماری مساجد میں قائم ہیں وہ صرف قرآن ناظرہ تک محدود ہیں۔ اس کے آگے دینی تعلیم کا کوئی انتظام نہیں ہے۔ بچوں کے لئے گھر میں اور گھر کے باہر دینی ماحول کی فراہمی نہایت ضروری ہے بچوں کی عمر کے لحاظ سے نصاب کی تیاری اور تعلیم و تربیت ضروری ہے۔ ہمارے ماحول میں جب بھی بات کی جاتی ہوتو راست طلب دیدار خدا اور ترک دنیا پر گفتگو ہوتی ہے لیکن کیا نماز کی پابندی کی طرف توجہ دلا نا ضروری نہیں۔ احکام شریعت کو سمجھے اور عمل کئے بغیر فرائف والدیت کو بمجھنے کی استطاعت کس طرح پیدا ہوگی۔ بعض مقامات توالیت ہیں جہاں دینی تعلیم کا انتظام یا تو ممنوع ہوئی۔ یا متروک۔ ان جابل گاؤں والوں کو کلمہ سکھانے یا نماز سکھانے کی مجھی کوشش نہیں کی جاتی ۔ اگر کسی نے جراءت کی تواس کوروک دیا جاتا ہے۔ لاز ما نوجوانوں پر اس کے نفی اثر ات مترتب ہور ہے ہیں۔ لہذا ہر مقام پر دینی تعلیم کا انتظام یا با معنی وہا مقصدی فل کے ایک جامعہ کا متعامل کے ذریعہ اس کو دور کیا جاسکتا ہے۔ اعلی تعلیم کے لئے ایک جامعہ کا ساتھ فرائض والدیت کی تعلیم بھی دی جہاں نوجوانوں کو دینی تعلیم سے آراستہ کیا جاسکتا ہے۔ انہیں روایتی علوم دین واحکام شریعت کی تعلیم کے ساتھ ساتھ فرائض والدیت کی تعلیم بھی دی جاموں کے دریعہ اس کے دریعہ اس طرح علم دین سے آراستہ ہو نورون سے بیار مردی ہے۔ جہاں نوجوانوں کو دین تعلیم سے آراستہ کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح علم دین سے آراستہ ہونے جہیں صرف موذن یا پیش امام تیار کرنے کی ضرورت نہیں ہے نوجوان تیار ہوں گے وہ مستعتبل کے لئے نہایت کار آمد ثابت ہوں گے۔ ہمیں صرف موذن یا پیش امام تیار کرنے کی ضرورت نہیں ہے نوجوان تیارہ وں گے وہ مستعتبل کے لئے نہایت کار آمد ثابت ہوں گے۔ ہمیں صرف موذن یا پیش امام تیار کرنے کی ضرورت نہیں ہے تو اس کے وہ مستعتبل کے لئے نہا ہوں گے جاس گور کی جاس کی خوان تیا ہے کی کمار کی کھی کی جاسکتا ہے۔ اس طرح کی کی خوان تیار کرنے کی ضرورت نہیں ہوں گے جاس کے دورائی کو کروں کی جاس کی کی خوان تیار ہوں گے دورائیں کی خوان تیار کی کو کروں کی کی خوان تیار کیا کی کو کروں کی کھی کی خوان تیار کی کی خوان تیار کی کی خوان تیار کیا کی کی خوان تیار کی کو کروں کی کی خوان تیار کی کو کی کو کروں کی کو کروں کی کو کروں کو کروں کو کروں کی کو کروں کی کی کو کروں کی کو کروں کو کروں کو کروں کی کو کروں

بلکہ ایسے نو جوان عالموں کی ضرورت ہے جو پیام امامٹا کو قولاً و فعلاً پیش کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں۔

عام جلسوں اور محفلوں میں ہم دیکھتے ہیں کہ تقاریر صرف ثبوت مہدی یا سیرت مہدی تک محدود ہوتی ہیں۔اور ہر مقرر رائے دلیت کے آل اور میر ذوالنون کی تلوار کا ذکر ضرور کرے گااس کے آگے پیام و تعلیمات اما مٹاپر فکر انگیز اور معلومات آفریں تقریر کرنے کے لئے کوئی تیار نہیں۔ آخر ایسا کیوں ہے؟ ثبوت مہدی پانچ سوسال سے پیش کرتے آرہے ہیں آج دنیا کو تعلیمات اما منا مہدی کی ضرورت ہے۔اس لئے علماء کرام ودیگر مقررین سے ادبا التماس ہے کہ تقریریا تحریر سے قبل اچھی طرح غور وفکر کریں سامعین یا ناظرین کی ضروریات اوران کے معیار کو پیش نظر رکھ کرتیاری کریں اور الی فکر دیں کہ وہ کچھ حاصل کرسکے۔ ذہن سازی کے بغیر صالح معاشرہ کی تشکیل ناممکن ہے۔

ذہن سازی کے لئے دیگر تدابیر میں عصری ذرائع ابلاغ کا استعال 'چیوٹے چیوٹے کتا بچوں کی اشاعت 'مختف زبانوں میں کتب کی اشاعت 'مختف زبانوں میں کتب کا ترجمہ توسیعی تقاریز دین تعلیم وتربیت کا اہتمام وغیرہ شامل ہیں۔ دارالا قامہ کے ساتھ دینی جامعہ یا اقامتی درسگاہ کے قیام کی جب بھی تجویز پیش ہوتی ہے تو ایسامحسوس ہوتا ہے کہ بیہ آپسی اختلا فات یا سرد جنگ کی نذر ہوجاتی ہے۔ بہتر تو یہ ہوگا کہ اس مسئلہ سے دلچیسی رکھنے والے دانشورانِ قوم اور علمائے کرام مل بیٹھ کر بلا تحفظ ذہنی اس کے تمام پہلوؤں پر بتادلہ خیال کریں اور کسی نتیجہ پر پہنچیس ۔ کیونکہ مستقبل کو تا بنا کے بنانا ہے اور انحطاط پذیر یا لات کا تدارک کرنا ہے تو ابھی سے منصوبہ سازی اور لائح کمل مرتب کرنا ضروری ہے۔ ور نہ اس انحطاط کے لئے خدا کو جواب دینا پڑے گا۔

جبیا کہ میں نے پہلے عرض کیا ہے بہلغ کے لئے حکمت ، فہم وفراست اور صبر و تحل ضروری عناصر ہیں۔ چا ہے بہلغ زبان سے ہویا قلم سے موقع و کول خالات ، مدعو کی سمجھ ہو جھ کو پیش نظر رکھنا چا ہے ۔ کسی سے گفتگو یا مباحثہ کی نوبت آئے تو جارحا نہ اندازا ختیار کرنے کے بجائے صبر و کمل کا مظاہرہ کریں۔ اور سلجھے ہوئے انداز میں جواب دیں۔ لیکن آج ہمارا جوانداز ہے وہ اس کے برعکس ہے۔ ہم دعوت دینے سے قبل سب سے پہلے گفر کا حکم سناتے ہیں اور جس انداز میں گفتگو کرتے ہیں اس سے بیغلو فہمی پیدا ہوتی ہے کہ مہدویت اسلام سے ہٹ کرکوئی دوسرا فدہب ہے حالانکہ اما مناعلیہ السلام نے فر مایا کہ '' فدہب ما کتاب الله وانباع محمد رسول الله'' آپ نے تو اسلام ہی کو خالص شکل میں پیش کیا ہے۔ شریعت کی مکمل پابندی کا خصر ف حکم دیا ہے بلک عملی نمونہ بھی پیش کیا ہے اس کے ساتھ دعوت اسلام ہی کو خالص شکل میں پیش کیا ہے۔ شریعت کی مکمل پابندی کا خصر ف حکم دیا ہے بلک عملی نمونہ بھی پیش کیا ہے اس کے ساتھ دعوت بصیرت بھی دی ہے۔ مہدویہ عقا کہ کے تعلق سے جناب آئی۔ اے ۔ ترفی کا ایک مقالہ بعنوان ''گرات میں مہدوی تح یک ''سہروزہ و

''مہدویوں نے یقیناً اس کا دعویٰ نہیں کیا کہ وہ کوئی نیا ندہب بنارہے ہیں یاوہ مسلمانوں سے الگ کسی ندہب کے ماننے والے ہیں۔ان کاعقیدہ صرف بیتھا کہ مہدی موعود آ چکے

اورانہیں ماننا چاہئے۔وہ غیروں سے یاغیر مسلموں سے نفرت کا پر چار نہیں کرتے تھے۔
ان کا کہنا یہ تھا کہ مہدی موعود کی آمد کے بعد قیامت بہت نزدیک ہے۔ ہر وقت اس کا
انتظار کرنا چاہئے۔ دنیا بہت نا پائیدار ہے اس لئے اُس سے دل لگانے کے بجائے اسے
ترک کردینا چاہئے۔ شری احکامات کی تختی سے پابندی کرنی چاہئے خلاف شرع کام کو
زبر دستی روک دینا چاہئے۔ '(سدروزہ' دعوت' مورخہ ۲۲ رڈسمبر ۱۹۲۷ء)

مخضر بہ کہ ہمیں غیر مسلموں یا غیر مہدویوں سے نفرت اور نگراؤ کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ نبی کریم علیہ الله امامنا سید محمد معرود علیہ السلام کی حیات طیبہ کا مطالعہ کریں تو پتہ چلے گا کہ ان پر کسے کسے طلم ڈھائے گئے کسے کسے کجے فہم لوگوں نے سوال جواب کئے ۔لیکن بھی انہوں نے نگراؤ کا ماحول پیدا ہونے نہیں دیا اور ہمیشہ صبر قحل سے کام لیا۔ دعوت کو منوانے کے لئے بھی جر وتشد دسے کام نہیں لیا۔ کیونکہ ہدایت الله کی مرضی پر منحصر ہے۔ صرف پیام پہنچانا ان کی ذمہ داری تھی اور ہماری ذمہ داری بھی یہیں تک محدود ہے۔خودالله تعالی فرما تا ہے۔

فانما علیک البلاغ و علینا الحساب (تمهاری ذمداری پیام پہنچانا ہے اور حساب کتاب لینا ہماری ذمداری ہے) میں اپنے مقالہ کو اختتامی منزل کی طرف لے جاتے ہوئے کچھتجاویز بخرض غور وخوض پیش کرنا جا ہوں گا۔

- (۱) دینی تعلیم کاانتظام اور جامعه کا قیام وانصرام
- (۲) لٹریچرکی تیاری کر جمہاورعصری ذرائع ابلاغ کااستعال۔سیرت وتعلیمات امامٹا کوپیش کرنے پرخصوصی توجہ۔
  - (۳) اضلاع برخصوصی توجهاورانح اف کایتدارک
- (۴) نظام دائرہ کے احیاءوتعارف کے لئے تربیتی کیمپ جس میں تعلیمات مہدویہ کی تفہیم کے ساتھ ساتھ حدود دائرہ کی عملی تربیت کا اہتمام
  - (۵) کتب کی اشاعت کے لئے ایک مستقل فنڈیاٹرسٹ کا قیام
  - (۲) وعوت وبلیغ کی حکمت عملی کوقطعیت دینے اور لائح عمل تیار کرنے کے لئے ایک ورک شام کا انعقاد۔

الله تعالیٰ سے دعا ہے کہ ہمیں فکر صحیح عطا فرمائے ۔ ہمیں نفس وانا کی غلامی سے بچائے اور ہمارے ہر کام میں رفتار وگفتار میں للّٰہیت کی تو فیق عطا فرمائے ۔ آمین بارب العالمین

\*\*\*\*

# تعليمات امامتاا ورأمت مسلمه كي شيرازه بندي

مرکزی انجمن مهدویه حیدرآباد کے زیرا ہتمام پٹٹمبر ۱۹۹۱ء میں منعقدہ جشن میلا دامامٹا کے موقع پرعلمی مباحث میں پیش کردہ مقالہ پر تیمرہ کی تلخیص

تاریخ شاہد ہے کہ امت مسلمہ میں اختلافات کا آغاز نبی کریم علیقی کی وفات کے بعد ہو چکا تھا۔خلافت راشدہ شہادت عمر شہادت عمر کہ کر بلا وغیرہ کی واقعات پیش آئے جن سے امت مسلمہ مختلف فرتوں شہادت عثمان غی شہادت علی کرم اللہ و جہہ خلافت معاویہ معرکہ کر بلا وغیرہ کی واقعات پیش آئے جن سے امت مسلمہ مختلف فرتوں میں بٹتی چلی گئی۔قر آن عکیم کی تاویل تفییر جمع احادیث اور فقہاء کا دور شروع ہوا تو مختلف نکات نظر نے جنم لیا۔اختلافات میں شدت برطقی گئی۔اس طرح ملت اسلامیہ کا شیرازہ بھرتا گیا۔وور نبوی کے بعد سے ظہور مہدی تک آٹھ سوسالہ درمیانی عرصہ میں فروعات نے اصول پر غلبہ پایا اور امت مسلمہ جو بظاہر صرف ۲ کے فرتوں میں منقسم ہے۔دراصل گئی ذیلی فرتوں میں بھی منقسم ہے جس کا ایک اہم سبب اختلاف رائے تھا۔اور بیا ختلاف رائے عمداً بھی تھا اور سہوا بھی کیونکہ سیاسی اور مادی مفادات پیش نظر تھے۔ا پنے مفادات کے اخادیث وضع کی گئیں۔اور بعض مفسرین نے تفیر بالرائے کے لئے اپنی علمی قابلیت کا استعال کیا۔ایک طرف در باری علماء نے شاہانِ وقت کی خوشنودی کے لئے اسلام کی شکل بگاڑ دی تو دوسری طرف ان حرکوں کونا پیند کرنے والے طالبانِ خدا نے گوشنشی اختیار کرلی۔یعنی علماء اور عارفین کے درمیان فرق واضح طور پر نظر آنے لگا تھا۔

ایک طرف تو قرآن وسنت سے منہ موڑنے والوں میں رسم وعادت وبدعت کا غلبہ تھا تو دوسری طرف الله تعالی اپنے محبوب بندوں کوولایت محمد میرسے فیضیاب ہونے کے قابل بنانے کے لئے ان کی ذہنی آبیاری کر رہا تھا۔ یعنی دور نبوی کے بعد سے ظہور مہدی تک کا درمیانی عرصہ ایک Preparatory period تھا جس میں مومنوں کواس قابل بنایا جارہا تھا کہ ولایت محمد میہ کے اسرار کو سمجھ سیسی میں اور جب ثم ان علینا بیانه کی تکمیل کا وقت آئے تو وہ رموز قرآنیدا دراسرار اللہ یکو سمجھنے کے قابل بن سکیس۔

حضرات! یہاں تک تو امت مسلمہ کا شیرازہ بکھرنے کی چند وجوہات پیش کی گئی ہیں۔اب دیکھنا یہ ہے کہ تعلیمات امامنا حضرت سیدمجمد مہدی موعود علیہ الصلوٰ قروالتسلیم کس طرح شیرازہ بندی میں ممدومعاون ثابت ہوسکتی ہیں۔

شیرازہ بندی کے لئے تعلیمات امامناً کی اہمیت وافادیت پرلب کشائی سے قبل یہ چیز ذہن عالی میں رہے کہ تمام مفسرین' محدثین اور فقہاء غیر معصوم تھے'ان سے خطاوصواب دونوں کا امکان تھالیکن امامنا کی ذات اقد س معصوم عن الخطاء ہے' مامور من الله' خلیفة الله ہے۔لہٰذآپ کی ہربات پر ایمان لانا فرض ہے۔امت مسلمہ میں جاری وساری اختلافی مسائل کے تعلق سے آپ کے اقوال ان اختلافات کاحتمی فیصله ہیں۔اگر امت مسلمہ فرامین مہدی کی خصوصیت واہمیت کو مجھ کر تسلیم کر لیتی ہے تو یقیناً اختلافات کا خاتمہ ہوسکتا ہے اوراس کی شیراز ہبندی ہوسکتی ہے۔

اب بیسوال باقی رہ جاتا ہے کہ ذات مہدی اور فرامین مہدی کوسب نے تسلیم کیوں نہیں کیا۔ اس کا جواب خوداما مٹانے یوں دیا کہ جومومن ہیں وہ ایمان لا چکے ہیں اس کے علاوہ بعث مہدی سے قبل حضرت اشنے محی الدین ابن عربی ٹے پیشین گوئی کردی تھی کہ جب مہدی کا ظہور ہوگا تو علاء اور فقہاء ان کی مخالفت کریں گے۔ کیونکہ ان کی ریاست باقی نہیں رہے گی۔ اس کو عام الفاظ میں اس طرح کہا جاسکتا ہے کہ ان علاء کی دوکا نداری باقی نہیں رہے گی۔ چنا نچہ الیہ بی ہوا۔ تاریخ شاہد ہے کہ درباری علاء ہی آپ کی مخالفت میں پیش پیش رہے۔ نیچہ آپ د کھر ہے ہیں کہ ساری دنیا میں سلمان ذکیل وخوار ہور ہے ہیں۔ سیاسی سابی اولی افلاقی ہرا عتبار سے مسلمان لیسماندہ ہیں۔ کیونکہ انہوں نے قرآن کیم اور رسول کریم علیہ دونوں کو بھلا کر فلسفہ یونان میں یا مارکس ولینن کی تعلیمات میں اپنے مسائل کا حل ڈھونڈ نے کی کوشش کی۔ انہوں نے خدا کو اپنا حافظ ونا صر بیجھنے کے بجائے امریکہ اور روس کو اپنا محافظ تعلیمات میں اللہ جمیعا و لا بنالیا۔ نتیجہ آپ د کھر ہے ہیں ساراعالم اسلام انتشار کا شکار ہے۔ حالانکہ قرآن کیم کہ رہا ہے و اعتصمو ا بحبل اللہ جمیعا و لا بنالیا۔ نتیجہ آپ د کھر ہے ہیں ساراعالم اسلام انتشار کا شکار ہے۔ حالانکہ قرآن کیم کم رہا ہے و اعتصمو ا بحبل اللہ جمیعا و لا توقو وا اور امامٹانے ارشاد فرمایا کہ در اتفاق نصوت دین است '

اگرامت مسلمہ کومفادد نیاوی کے بجائے نصرت دین عزیز ہوجائے تو یقیناً شیراز ہبندی ہو کتی ہے۔امامناً کی بیعادت مبارکہ علی کہ آپ ہرسوال کا جواب قرآن سے دیا کرتے تھے۔اپنی دعوت کی خصوصیت آپ نے اس طرح بیان فرمائی کہ' میں نے کتاب الله کو پیش کیا ہے اور خلق کو تو حیدوعبادت کی دعوت دیتا ہوں' آپ نے یہ بھی فرمایا کہ' مدند هسب ما کتساب السلمہ و اتباع محمد رسول اللمه '' یعنی کتاب الله کی مکمل اتباع اور اقوال افعال اور احوال محمد کی اتباع۔ آج کوئی بھی مسلمان صرف مسلمان نہیں ہے بلکہ حفیٰ شافعی' مالکی یا عنبلی مسلمان ہے۔امامنا نے اُن سب کو کلمہ طیبہ کی بنیا دیرا یک ہونے کی دعوت دی۔ آپ نے فرمایا کہ تو ریت ' زبور' انجیل اور فرقان کی مراد لا الله الا اللہ ہے۔

فقهی اختلافات کاحل به بتلایا که جوعمل عالیت پر ہواس کواختیار کرو۔ ظاہر ہے کہ ائمہ اربعہ معصوم عن الخطانہیں تھے۔ ان سے بھی خطاء وصواب ممکن تھا۔ لہذا جو چیز قرآن کے مطابق ہواس کواختیار کرنے کی ہدایت دی۔ خود الله تعالی ارشاد فرما تا ہے۔ فسان تنازعتم فی شئی فر دو ہ الی الله ای کتاب الله یعنی اگرتم جھگڑ پڑوکسی امردین میں تواس کورجوع کروالله کی طرف یعنی الله کی طرف۔

امت مسلمہ میں اختلاف کی ایک وجہ آیات قرآنی کی تنسیخ بھی ہے۔امامٹانے صاف وصریح الفاظ میں فرمایا کہ قرآن کی کوئی آیت منسوخ نہیں ہےلہٰذاخلیفۃ الله کاارشادتمام علاء ومفسرین کے قیاس کے مقابلہ میں قابل قبول اورقطعی ہے۔ مفسرین ومحدثین کی وجہ سے پیداشدہ البحص کاحل آپ کا بیفر مان ہے کہ جوتفسیراور حدیث بندہ کے قول وقعل کے مطابق ہے وہی صحیح ہے۔ یا در ہے کہ آپ معصوم عن الخطاء ٔ مامور من اللہ ہیں اور محمد رسول الله صلعم کے تابع تام ہیں۔موضوع احادیث اور تفاسیر بالرائے امت مسلمہ میں اختلافات کا ایک اہم سبب ہیں۔امامٹا کے فرامین اور حیاۃ طبیہ سے مطابقت کے ذریعہ ان کی جانچ ممکن ہے۔ اورا ختلافات کا خاتمہ بھی ممکن ہے۔

یقیناً فرائض شریعت کے ساتھ ساتھ فرائض ولایت امت مسلمہ کی یا مسلم ساج کی شیراز ہبندی میں اہم رول ادا کر سکتے ہیں۔ مثلاً ترک دنیا کو لیجئے ترک دنیا سنیاس یار ہبانیت نہیں ہے یا صرف ترک سب نہیں ہے بلکہ ترک دنیا' ترک نفس' ترک ہتی وخودی' ترک عزت' ترک شہوت' ترک لذت' ترک دولت ہے ۔غور سیجئے کیا ہماری زندگی میں ان چیزوں کی طلب وجہ فساد نہیں ہے؟ کیا شاہان وقت نے طلب دنیا اور تسکین نفس کے لئے بے شار بندگانِ خدا کا خون نہیں بہایا؟ کیا دور حاضر کے بادشاہ نصرت دین کے بجائے تخت شاہی کے شخفظ کے لئے ملت اسلامیہ کی ناموں ومفادات کا سودانہیں کررہے ہیں؟ کیا بیطلب دنیا نہیں ہے؟

اگردنیا کی حقیقت اورترک دنیا کی افادیت سمجھ میں آ جائے توامت مسلمہ بہت سارے فتنوں سے محفوظ رہ سکتی ہے۔ ترک دنیا دراصل ترک حُبّ دنیااورا پیے نفس کے ساتھ مسلسل جہاد کا نام ہے۔

اس طرح ذکر خدا سے غفلت کے نتیجہ میں بندوں کا ذکر ہماری زبان پر جاری ہے۔ یعنی مخالفانہ تذکر ہے جو وجہ فساد بھی ہیں اور وجہ انتثار پر قابو پایا وجہ انتثار بر قابو پایا وجہ انتثار برقابو پایا وجہ انتثار برقابو پایا ہے۔ اگر بندہ ذکر خدا کو اپنا لے توبا ہمی انتثار پر قابو پایا جاسکتا ہے۔ جس سے ایک صالح معاشرہ شکیل پاسکتا ہے۔ اور معاشرہ امت کی اکائی ہے۔ میرے کہنے کا مطلب بیہ ہے کہ امت افراد مشتمل ہے اور افراد اگر پیام مجمدی کی حقیقت کو بھیجنے کی کوشش کریں تو امت مسلمہ کی شیرازہ بندی ممکن ہے

مجھےا پنے بزرگوں کے خیالات بھی سننا ہے اس لئے تکی وقت کی وجہ سے دیگر فرائض ولایت پراظہار خیال ممکن نہیں ۔لیکن بیہ ایک حقیقت ہے کہ بیفرائض یا تعلیمات امامنایقیناً امت کی شیراز ہ بندی میں ممدومعاون ثابت ہوسکتی ہیں۔

یا در ہے مہدی علیہالسلام دافع ہلا کتِ امت محمدیہ ہیں۔ کتاب الله اور محمد رسول الله کی انتباع میں ہی نہ صرف امت مسلمہ بلکہ ساری انسانیت کی نجات ہے۔



### شادی۔رحت یا زحمت!

الله تعالی اوراس کے رسول محر مصطفیٰ علیہ نے تمام انسانوں کی رہنمائی کے لئے ایک مکمل نظام حیات اسلام کو پیش کیا ہے جوزندگی کے تمام پہلوؤں کا احاطہ کرتا ہے۔ اس خدائی نظام سے روگر دانی کا نتیجہ معاشرہ میں بگاڑی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔ چنا نچا یک صالح معاشرہ کی تشکیل کے لئے نکاح کا تکم دیا گیا ہے جونہ صرف معاملات بلکہ عبادات کا بھی ایک جزء ہے۔ نکاح سنتِ مو کدہ ہے اور گنا ہوں کے خلاف جہاد کے مساوی بھی ہے۔ اور زوجین کے درمیان نیک اور پا کباز زندگی گذار نے کا ایک معاہدہ بھی ہے۔ نکاح پا کیزہ اور بلندمقاصد کے لئے مشروع ہوا ہے۔ نکاح عزت وعفت کا محافظ ہے معاشرتی نظام کا اہم ستون ہے اور نسلِ انسانی کی بقاء وافز اکش کا ذریعہ ہے۔ استمرار حیات کے لئے الله تعالی نے نہ صرف انسانوں بلکہ حیوانات ونبا تات میں بھی زوجین کی تخلیق فر مائی اور تراوح و تو الدکا سلسلہ جاری رکھا۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے۔ و من کل شئی خلفنا زو جین لعلکم تذکرون

الله تعالی نے بی نوع انسان کواشرف المخلوقات بنایا ہے اور ان میں امت مجمد بیکو' دخیر امت' کا درجہ دیا ہے۔ اور اطبیعو الله و اطبیعو الله و اطبیعو الله سول کا حکم بھی دیا ہے۔ لیکن اس اطاعت سے روگر دانی کی وجہ سے ہم ذلیل وخوار ہور ہے ہیں اور کئی ساتی سیاسی فرہی و معاشر تی مسائل میں الجھے ہوئے ہیں۔ صالح معاشرہ کی تشکیل کے لئے اسلام نے جوراہ دکھائی ہے اس راہ سے بھٹک کر ہم نے غیر مسلموں کے رسم ورواج کو اپنے لئے پند کر لیا ہے اور تکاح کے آسان ترین اسلامی نظام کوچھوڑ کراغیار کی تقلید میں ہم نے تکاح کو زندگی کا مشکل ترین مرحلہ بنالیا ہے۔

نکاح کا پہلام حلہ زوجہ کا انتخاب ہوتا ہے۔ بقول رسول مقبول علیہ نکاح کے لئے زوجہ کے انتخاب میں چار چیزوں کو کھوظ رکھا جاتا ہے۔ دولت مسب ونسب مسن و جمال اور دینداری۔ ان میں حضور علیہ نے دیندار اور صالح عورت کے انتخاب کو قابل ترجیح قر اردیا ہے۔ السدنیا کسل متناع و خیسر متناع الدنیا المو أة الصالحة لیکن اس کے برعکس آج کل دولت مسب ونسب اور خوبصورتی کو ترجیح دی جارہی ہے۔ دیندار اور متقی مردوعورت کو دقیا نوسی اور قد امت پیند قر اردے کر بے دین یا آزاد خیال کو ترقی پینداور ماڈرن تصور کر کے دکاح کے لئے متنز کیا جارہا ہے۔ حتی کے حسن یا دولت یا ساج میں مرتبہ یا کسی دنیاوی مفاد کے لئے غیر مسلم بینداور ماڈرن تصور کر کے ذکاح کے لئے متی کہ ایمان وعقا کدمیں ضعف پیدا ہورہا ہے۔

نکاح سے متعلق قابل غور دوسری چیز جہیز (Dowry) ہے جو دراصل ضروریات نکاح یا شرا لکا نکاح میں شامل نہیں ہے۔
لیکن آج لڑکے والے زیادہ سے زیادہ جہیز مانگنے سے نہیں شرماتے اورلڑکی کے والدین لڑکی من بلوغ کو پہنچنے سے پہلے ہی جہیز جمع
کرنے میں لگ جاتے ہیں۔خصوصاً غریب اور اوسط طبقہ کے لوگ متوقع دامادکی مفروضہ خواہشات کی تکمیل کے لئے کئی برس پہلے سے
ہی تیاری شروع کردیتے ہیں۔اوراس عمل کے دوران مجبوراً لڑکی کو زیورعلم سے محروم کردیتے ہیں۔یعنی بہرصورت لڑکی کے ہاتھ پیلے

کرنا ان کی زندگی کا واحد مقصد بن جاتا ہے۔ اور فکر و پریشانی کی وجہ سے ان کے چبر نے زرد پڑجاتے ہیں۔ جہیز کے ساتھ ساتھ گھوڑ ہے جوڑ ہے کی رقم بھی لواز مات نکاح میں شامل ہوگئ ہے۔ ہزاروں لاکھوں روپے نقد اور کم ایک موڑسیکل کے بغیر نکاح کا تصور ہی نہیں کیا جاسکتا۔

عہدرسالت میں بیر مثال ملتی ہے کہ نبی کر یم نے اپنی صاحبز ادی حضرت فاطمہ تا کو چند چیزیں مثلاً ایک چار پائی ایک چا در دوچکیاں اور ایک مشکیز ہم حمت فر مائی تھیں کیونکہ حضرت علی تا کا کہ بینہ منورہ میں کوئی گھر نہیں تھا اوروہ صاحب مال بھی نہیں تھے۔اس لئے نیا گھر بسانے کے لئے بیچ چیزیں دی گئی تھیں ۔لیکن حضور علی تھے۔اس کوئی چیز عطانہیں فر مائی کیونکہ حضرت عثمان سے مال تھے۔اس واقعہ سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ شادی کے وقت لڑکی کو حسب کوئی چیز عطانہیں فر مائی کیونکہ حضرت عثمان صاحب مال تھے۔اس واقعہ سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ شادی کے وقت لڑکی کو حسب ضرورت وحسب سہولت بچھ چیزیں دی جاسمتی ہیں لیکن اس کوا کیک رسم بنالینا یا ضرور یات نکاح میں شامل سجھنا اور سامانِ عیش وعشرت کا میں شامل سجھنا اور سامانِ عیش وعشرت کا میں شامل سجھنا اور سامانی عیش وعشرت کی تقلید ہے۔اس ساجی لعنت کے خاتمہ کے لئے اہل دائش نہ بی مطالبہ کرنا در ست نہیں ہے۔ بیدراصل غیر مسلم معاشرہ میں بھی '' مزید جہیز'' کے لئے دلہنوں کو جلا کر مار ڈالنے کے واقعات میں اضافہ ہوسکتا ہے۔

دولہے کے سرپر سہرابا ندھنا بھی ہندوستانی رسم ورواج کی تقلید ہے اورشان وشوکت کے اظہار کے لئے قرض لے کر باجے کا انتظام کرنا نادانی اوراسراف ہے۔ اسراف الله تعالیٰ کو پیندنہیں ۔ بعض لوگوں کا بیاستدلال کہ بعض مقدس ہستیوں کی شادی میں تشہیر کے لئے باجہ کا انتظام تھا، قرض لے کر باجہ بجانے کا جواز نہیں بن سکتا۔ بیلواز مات یا شرا لکا کا میں شامل نہیں ہے۔ بچھ سال قبل ایک ادارہ کی جانب سے تمام مذہبی رہنماؤں کا ایک اجلاس منعقد کیا گیا تھا۔ جس میں طئے کیا گیا کہ گھوڑا جوڑا، جہیز اور باجہ کی رسومات کو ختم کیا جائے لیکن اس کے بچھ بی دن بعد بعض رہنما اس فیصلہ کی مخالفت اور بے جارسومات کی تائید میں کمر بستہ ہوگئے۔ اس سے بیتا ثر پیدا ہونے لگا کہ شاکد باجہ وموسیق کے بغیر نکاح درست نہیں ہوتا۔ تعجب ہے کہ رسم وعادت و بدعت کو مٹانا جن کے فرائض منصبی میں شامل ہو نہی ان کے احیاء وارتقاء کے نہ صرف حامی بن گئے بلکہ عملاً مظاہرہ بھی کر دکھایا حالانکہ اصلاح معاشرہ کی مہم میں مذہبی رہنماؤں کا بہت اہم کر دار ہوتا ہے۔

نکاح سے متعلق ایک اہم چیز مہر (Dower) ہے۔ مہراس نقد قم یا کسی شکی کو کہتے ہیں جوعقد نکاح کی روسے شوہر کی جانب سے زوجہ کو واجب الا داہوتی ہے۔ مہرز وجہ کاحق ہوتا ہے۔ یہ سی قسم کا معاوضہ ہیں ہے۔ بلکہ زوجہ کی عزت واحترام کی علامت کے طور پر مہر دیا جاتا ہے۔ جس کی ادائی شوہر پر لازم ہوتی ہے۔ مہر دوشم کا ہوتا ہے موجل اور محبل ۔ مہر مؤجل تا خیر سے اداکیا جاسکتا ہے جس کی مدت شوہر کی موت یا طلاق تک ہے۔ بہتر یہ ہے کہ جتنا جلد ہو سکے مہراداکر دے کیونکہ مہر بھی قرض ہے۔ مہرکی عدم ادائی کی صورت میں شوہرکی موت یا طلاق پر مہر وصول کرنے کے لئے عورت کو دعوی کرنے کاحق حاصل ہے۔ مہر محبل فور آیا عندالطلب اداکر نا ضروری

ہے ورنہ عورت کودعویٰ کرنے کاحق حاصل ہے۔ جس طرح قرض معاف ہوسکتا ہے اسی طرح مہر بھی معاف ہوسکتا ہے کین بیعورت کی مرضی پر منحصر ہے جبراً معاف کروانا درست نہیں ہے۔ بعض روایات میں ہے کہ مہر قبول کرنے کے بعد کوئی شخص ادانہ کر سے اورادا کرنے کی نیت بھی ندر کھے تو قیامت کے روزاس کا شارزانیوں میں ہوگا۔

تعین مہر میں بھی اعتدال بہتر ہے۔ کہیں مہر بہت کم مقرر کیا جاتا ہے تو کہیں بہت زیادہ حالانکہ مہر کوئی دکھا وایار سم نہیں ہے بلکہ اس کی ادائی ضروری ہے۔ بعض وقت مہر طئے نہ ہونے سے عین نکاح کے وقت بڑی بے لطفی پیدا ہو جاتی ہے۔ حتیٰ کہ برات بھی واپس چلی جاتی ہے۔ بھے یاد ہے کہ ایک دوست کی شادی کے موقع پر قبل از وقت مہر کا تعین نہیں کیا گیا ۔ عین نکاح کے وقت بحث حیل علی جاتی ہے والدین کا اصرار تھاہ مہر گیارہ اوقیہ ہولیکن لڑکا صرف پانچ ہزار روپنے پر مصر تھا۔ ایک کمرہ میں فریقین الجھے رہے جھڑگئی ۔ لڑکی کے والدین کا اصرار تھاہ مہر گیارہ اوقیہ ہولیکن لڑکا صرف پانچ ہزار روپنے کی نیت سے باندھا جائے یا معاف کرانے کی نیت سے باندھا جائے یا معاف کرانے کی نیت سے باندھا جائے یا معاف کرانے کی نیت سے دوہ اوگ چونک گئے۔ اس نے کہا کہ اگر دینے کی نیت سے باندھنا ہے تو لڑکے کی استطاعت دیکھ کر طئے کر لیجئے۔ چنا نچہ ساری بحث ختم ہوگئی اور سکہ کر رائج الوقت میں مہر طئے کر دیا گیا۔

سعودی عرب جیسے متمول ملک میں بھی شادی بیاہ کے مسائل موجود ہیں ۔اور وہاں عموماً مہر مجبّل ہوتا ہے۔جس کی وجہ سے
زیادہ تر عورتیں خود آ گے بڑھ کر طلاق کا مطالبہ کرتی ہیں ۔ دولت ومرتبہ کی خاطر کئی لڑکیاں زیادہ عمر تک بن بیابی بیٹھی رہتی ہیں ۔
اور زیادہ مہر کی وجہ سے لڑکے شادی سے کتر اتے ہیں چنانچے بعض مقامات پر علاقہ کے سربر آ وردہ لوگوں نے مل کر کنواری اور مطلقہ یا بیوہ
کے مہر کی حد کا تعین کر دیا ہے تا کہ زکاح میں رکاوٹ دور ہو سکے ۔ستحق نو جوانوں کوشادی کے لئے حکومت کی جانب سے امداد بھی فراہم
کی جاتی ہے۔

ہمارے پاس عموماً نو وس یا گیارہ او قید زرسرخ خالص مہر باند سے کارواج ہے۔ اور عام لوگ اس حقیقت سے نا آشا ہیں کہ
اس کی قیمت کتنی ہوتی ہے۔ عموماً شوہر کی وفات پر روتی بلتی ہوہ سے کہا جاتا ہے کہ مہر معاف کردے۔ آندھرا کے ایک ایسے مقام پر
ہماں صدفی صد سلم آبادی ہے اورا کثریت ان پڑھ ہے اور خط غربت سے نیچے زندگی گزارتی ہے عام لوگوں کے نکاح کے موقع پر نو
اوقید زرسرخ خالص بوزن مکہ مہر باندھا جاتا ہے جبکہ قاری النکاح کو خود نہیں معلوم کہ ''بوزن مکہ اوقیہ'' کی مقدار کیا ہوتی ہے۔ وجہ
دریافت کرنے پر معلوم ہوا کہ ہزرگوں کی تقلید میں بیٹمل جاری ہے۔ اوراس سے انحراف کی کسی بھی کوشش کی تختی سے مخالفت کی جاتی
ہے۔ یہ بھی معلوم ہوا ہے کہ پہلی شب ہی دلہن کو بہلا پھسلا کر یا بالجبر مہر معاف کر والیا جاتا ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مہر دینے کی
نیت سے نہیں باندھا جاتا۔ ایسی صورت میں شرعاً نکاح درست ہوگایا حرام کاری کی ترغیب ہوگی ۔ علائے کرام سے گذارش ہے کہ اس
کی وضاحت کریں ۔ اسی موضع میں پھسال قبل ایک نو جوان نے جراءت کر کے سہرا اور گھوڑ اباجہ کے بغیر شادی کی اور مہر سکہ کر انگ

حتی کہ تفن بھی ادھارلیا جاتا ہے۔ رسم ورواج کا بیعالم ہے کہ لڑی والے کم از کم ایک سال تک نوشہ اوراس کے لواحقین کی ناز برداری کرتے کرتے خود فاقہ کشی کرنے پر مجبور ہوجاتے ہیں۔ جہیز' موٹر سیکل' سونا اور نقدر قم کا مطالبہ اتنا بھاری ہوتا ہے کہ کئی خاندان گھر اوراراضی نیچ کراپنے ذریعہ روزگار سے محروم ہوجاتے ہیں۔ بیدراصل ہندور سم ورواج کی تقلید ہے۔ ان غریبوں کو بے جارہم ورواج اور حرام کاری سے بچانے اور وہاں کی معیشت کو سدھارنے کے لئے وہاں کے بزرگوں اور مذہبی رہنماؤں کوفوراً قدم اٹھانا چاہئے۔ ورنہ انہیں خداکے یاس جواب دینا پڑے گا۔

قوم کی مشہور کتاب''چراغ دین نبوی' میں' ہدایہ' اور'' درالحقار' کے حوالہ سے کھا ہے کہ ایک اوقیہ 9 تولے 8 ماسہ کے مساوی ہوتا ہے۔اور 9 اوقیہ کے 78 تولے 6 ماسے ہوتے ہیں۔رائج الوقت نظام اوزان کے مطابق ایک تولہ 11.665 گرام کے مساوی ہوتا ہے اور 9 تولے 8 ماسے 1020.861 گرام کے مساوی ہوتے ہیں اسطر 90 اوقیہ کا وزن 1020.861 گرام ہوتا ہے۔موجودہ لین ایک کیلواکیس گرام خالص سونا' 10 اوقیہ کا وزن 1134.290 اور 11 اوقیہ کا وزن 1247.719 گرام ہوتا ہے۔موجودہ قیمت کے حساب سے کیاغریب ومتوسط طبقے کے لوگوں کے لئے اس کی ادائی ممکن ہے؟

اوقیہ عربی لفظ ہے جس کوانگریزی میں اونس Ounce کہتے ہیں ۔اوقیہ کا وزن ہر ملک میں مختلف ہے۔ ''المنج'' میں لکھا ہے کہ اوقیہ چھٹا نک کے چوتھائی حصہ کے ہرا ہر ہوتا ہے ۔ ہر طانیہ میں 37.44 گرام' بیت المقدس میں 240 گرام' بیروت (لبنان) میں 213.3 گرام ۔ بین الاقوا می طور پر رائج موجودہ میترک نظام اوزان کے مطابق ایک اونس 28.35 گرام کا ہوتا ہے ۔ اور ایکٹرائے اونس 31.1 گرام ہوتا ہے ۔ فی الحال سعودی عرب میں جہاں کہ مکہ مکر مہ واقع ہے خالص سونا بھساب اوقیہ یا اونس فروخت کیا جاتا ہے ۔ اور مذکورہ بالا دونوں اوزان لیمن 28.35 گرام اور 31.1 گرام رائج ہیں ۔ اب سوال بیہ ہے کہ سال فروخت کیا جاتا ہے ۔ اور مذکورہ بالا دونوں اوزان لیمن کہ متعین کیا گیا ہے اس کی مقدار کیا ہوگی ؟ عاقد اگر مہر اوا کرنا چاہے تو کیا جساب 13.1 گرام فی اوقیہ اوا کرے یا صدیوں قبل طئے شدہ مقدار 113.429 گرام فی اوقیہ اوا کرے؟ نزاع پیدا ہوجائے تو فیصلہ کرتے وقت مکہ کا کونیا وزن ملح ظرکھنا ہوگا ؟

شریعت میں مہر کی اقل ترین یا اعظم ترین حدمقر رنہیں ہے بلکہ حسب استطاعت مہر کا تعین جائز ہے۔قلۃ وکثر ۃ مہر کے قطع نظر اگر عاقد وعاقدہ راضی ہوں تو ایک لوہے کی انگوٹھی یا صرف کتاب الله کی تعلیم بھی کافی ہے۔فقہ ففی میں مہر کی کم سے کم مقدار دس درہم ہے جو ہندوستانی اوز ان کے مطابق تقریباً 21 گرام چاندی کے مساوی ہے۔

الغرض استحریکا مقصد بیہ ہے کہ غیر مسلم معاشرہ کے زیر اثر نکاح سے متعلق جور سم ورواج یا غلط تصورات پیدا ہو گئے ہیں ان کی اصلاح ہو سکے اور مہر کے معاملہ میں اعتدال پیندی کی فضاء ہموار ہو سکے ۔ جولوگ لڑکی والوں سے لاکھوں رو پئے مالیتی جہیز' زیور' نقدر قم اور جائیداد کا مطالبہ کرتے ہیں ان کے لئے اسی مناسبت سے مہر کا تعین بھی کیا جاسکتا ہے لیکن عام حالات میں اعتدال پیندی ضروری ہے۔ بیداستدلال غلط ہے کہ مہر کم ہوتو طلاق کا امکان زیادہ ہوتا ہے۔ نکاح کے بعد از دواجی زندگی صبر وشکر'الفت ومحبت اور باہمی اعتاد پر قائم رہتی ہے۔ اگر رشتے میں نا قابل اصلاح دراڑ پڑ جائے اور مہر کی زیادتی یاسی اور وجہ سے طلاق بھی ممکن نہ ہوتو زوجین ایک دوسرے کو معلق چھوڑ کر دوسرار استداختیار کرلیں گے یا چھٹکارا پانے کی راہیں تلاش کریں گے طلاق حلال چیزوں میں خدا کے پاس سب سے زیادہ نا پہندیدہ ممل ہے۔الفت ومحبت اور عزت کے ساتھ نباہ نہ ہوتو باعزت علیحدگی کی گنجائش ہونی چاہئے۔

آخر میں ایک امری جانب توجہ مبذول کروانا چاہتا ہوں کہ سکہ کرائج الوقت میں جوم ہرباندھا جارہ ہے کچھ سال بعداس سکہ
کی قدر گھٹ جاتی ہے۔ یعن بیس سال قبل مہراگر بچاس ہزاررو پئے طئے کیا گیا تھا تو آج اس کی قدر صرف بچیس ہزار کے مساوی ہے۔
البتہ سونے کی قدر میں کوئی خاص گراوٹ نہیں ہوتی اس لئے بہتریہ ہوگا کہ مہر کے قین کے لئے سونا ہی اختیار کیا جائے لیکن اس کا تعین اوقیہ سے بجائے '' تولہ' یا'' گرام' میں کیا جائے تو مقدار میں اختلاف کی گنجائش باقی نہیں رہے گی اور عاقدین کو بھی سمجھنے میں آسانی ہوگی۔ فد بھی رہنماؤں اور ہزرگانِ ملت سے گذارش ہے کہ اس مسئلہ پر شجیدگی سے غور کریں اور عوام کی رہنمائی فرما ئیس تا کہ ذکاح میں آسانی ہو۔ ارزاں اور آسان نکاح باعث ہرکت ہوتا ہے۔ سب سے باہر کت شادی وہ ہے جس کا بار کمتر ہو ( بیہتی ) قرآن واحادیث میں اس طرح رہنمائی کی گئی ہے۔

- \[
   \tau \cdot \text{...} \\
   \tau \c
- اوران (محرمات) کے سواتمہارے لئے حلال کی گئیں اس طرح کہتم اپنے مالوں کے ذریعہ قید نکاح میں لاتے ، شہوت رانی سے بچتے ہوئے طلب کرو۔ پھران میں سے تم جنہیں نکاح میں لانا چا ہوان کے مقررہ مہرانہیں ادا کرو (النساء۲۲)
- ☆ مردعورتوں پرافسر ہیں اس وجہ سے کہ اللہ نے ان میں ایک کودوسر بے پرفضیات دی اور اس وجہ سے کہ مردوں نے اپنے مال

  خرچ کئے۔(النساء۔٣٣٧)
- این ماجه) کارآ خرت میں مددگار ہوا ایسی زوجهٔ مومنداختیار کروجوتمہارے لئے کارآ خرت میں مددگار ہوا این ماجه)
- ﷺ عورتوں سے شادی کی بنیا دخص ان کے حسن کو نہ بناؤ ،ان کا مُسن انہیں تباہی میں ڈال سکتا ہے اوران کی دولت وثر وت کو بھی شادی کی بنیا دینہ بناؤ ہوسکتا ہے ان کی دولت انہیں سرکشی میں مبتلا کردے لیکن دین کی بنیا دیرتم شادی کرو ، کالی کلوٹی ، دیندار کنیز زیادہ اچھی ہے (ابن ملحہ )
- ﷺ تقویٰ کے بعد مردمون کو حاصل ہونے والی سب سے بہتر نعمت صالح ہیوی ہے جسے مردحکم دیو اس کی فرما نبرداری کر دے۔ عورت کو دیکھے تو خوش ہوجائے۔ اس پرتشم کھالے تو پوری کر دے۔ اس سے غائب ہوتو وہ اپنے نفس اور شوہر کے مال میں خیر خواہ ثابت ہو۔ (ابن ماجہ)

  (مطبوعہ ما ہنامہ'' فضیلت'' بابتہ مارچ ۲۰۰۳ء)

تراجم ڈاکٹر قمرالدین دہلی۔انگریزی سے ترجمہ:

# كالبى اورجائس ميں مهدوبيا ثرات

بھکتی تحریک کے بانیوں اور ہندو مسلم اتحاد کے علمبر داروں میں سے اودھ کے صوفی منش شاعر ملک مجمہ جائسی انفر ادیت کے حامل تھے۔ اور غالبًا وہ اپنے عصر کے واحد ہندی شاعر سے جو مہدوی تحریک سے بہت زیادہ متاثر ہوئے۔ اپنی نظموں میں انہوں نے حصرت سید محمد جو نیوری ملک الہداداور شیخ بر ہان کالپی کی مدح سرائی کی ہے۔ اور جا بجاان کا ذکر کیا ہے۔ لیکن جائسی اور شیخ بر ہان کے مذہبی عقائد شائد محققین کی توجہ کا مرکز نہ بن سکے۔ یہاں اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ دستیاب شدہ ہم عصر وجد بدلٹر پچر تاریخ ونذکروں کی روشنی میں دوا ہم شخصیتوں کے حقیقی نہ ہی عقائد پر روشنی ڈالی جائے۔

حضرت سیر محمد نے ۱۳۸۲ء میں جو نپور سے ہجرت کرنے کے بعد پھے وصہ کالپی میں قیام کیا اور چندلوگوں کو اپنا مقلد بنالیا۔ حضرت مہدئی کے سن وفات ۵-۵ء کے بعد مہدوی ہزرگوں کی سرگر میوں کا پچھ پیتنہیں چلتا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت مہدئی کی وفات کے بعد ان کے ایک خلیفہ میاں الہداد باڑیوال نے اس عقیدہ کی تبلیغ کی اور اپنے وقت کی ایک اہم مذہبی شخصیت کو اپنا معتقد بنالیا۔ معلوم ہوتا ہے کہ شخ ہر ہان الدین انصاری ابن تاج الدین انصاری جو ایک ممتاز زاہد وخدا ترس ہزرگ تھے انہوں نے میاں الہداد باڑیوال سے متاثر ہوکر یہ عقیدہ قبول کرلیا۔ ملا عبدالقادر بدایونی کے مطابق میاں الہداد نے صرف تین دن کی تبلیغ کے بعد شخ ہر ہان کو اپنا معتقد بنالیا۔ وہ کہتے ہیں۔

اس عبارت میں شخ برہان کوایک اعلی درجہ کی ممتاز ندہبی شخصیت بتلایا گیا ہے جنہوں نے مہدوی عقائد قبول کرنے کے بعد

ایک ختہ جمرہ میں قیام کیا۔ جہاں ہمیشہ عالم محویت میں بیٹے ہوئے ذکر خدا میں مصروف رہتے تھے۔ انہوں نے طریق مہدویہ کے مطابق پاس انفاس وسانس کی حفاظت جس کے نتیجہ میں آ دمی خود پر کمل قابو پیدا کر لیتا ہے' کا طریقہ اختیار کیا۔ گوکہ انہوں نے بھی عربی ادب اور متعلقہ علوم کی تعلیم حاصل نہیں کی پھر بھی بڑی روانی سے درس قر آن (بیان) دیا کرتے تھے۔ ملا بدایونی نے شخ برہان سے اپنی شخصی ملا قات کا ایک تجربہ بیان کیا ہے جبکہ وہ ۲۵ وہ ۹۲ وہ ۱۵۵ء میں چنار سے لوٹ رہے تھے۔ شخ کے حضور میں جب وہ پنچ تو انہوں نے اہم ترین (مسخن نان بلند فر مود) موضوع پر اظہار خیال کیا اور اپنی چند ہندی نظمیں پڑھیں۔ جو پندونصائح' اسرار روحانی' طلب خدا'عزلت' نفس کئی اور تصوف سے متعلق تھیں۔ وہ ایک ہندی شاعر تھے اور اکثر اعلی معیاری ابیات سنایا کرتے تھے۔ '' گزار ابرار سفحہ 10 کا مرتبہ' فراق نامہ' دلسوز ودلید بر جذباتی خیالات سے پُر ہے۔ (گزار ابرار صفحہ 10 کا مرتبہ' فراق نامہ' دلسوز ودلید بر جذباتی خیالات سے پُر ہے۔ (گزار ابرار صفحہ 10 کا

شخ عبدالحق محدث دہلوی بھی اس کی تصدیق کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ 'ان کے ہندی ابیات (دوہے) بہت مشہور مسرور کن اورروح پرور ہیں' وبغایت مشغول مرتاض بود گویند که وے تصرف عالمی و کشف جلی و دھر ھائمے ھندی ازوے در خلائق مشھور است بعضے گویند که وے اعتقاد مهدویه داشت ۔(اخبارالاخیار صفح ۲۸۳) ملا برایونی ایک قصہ منسوب کرتے ہیں جوخودایک ثبوت ہا اورجس سے بی ظاہر ہوتا ہے کہ مہدوی علماء سے ملنے والا ہر شخص اُن سے بہت ہی متاثر ہوجا تا تھا۔ اس سے بی بھی ظاہر ہوتا ہے کہ س طرح اصحاب نفاخر و گھمنڈ بھی ان کی باعثنائی کے آگے سر سلیم خم کردیتے تھے۔ مہمالی سید وزجوایک جھڑ الوآ دمی تھا۔ اس نے شخ بر ہان کی محفل میں جانے سے قبل اپنے ملاز مین کوئی بار بُری طرح مارا پیٹا اور گالی گلوج کی تھی۔ لیکن جب وہ اور ملا بدایونی ان کے پاس حاضر ہوئے تو شخ صاحب کے ابتدائی الفاظ یہی تھے کہ پیغیر نے فر مایا۔

السمسلم من سلم المسلمون من لسانه و يده (ليني حقيقي مسلمان وہي ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں)

شخ صاحب کے الفاظ نے مہر علی کے دل ود ماغ پر اتنا گہراا اڑکیا کہ اس نے فوراً اظہارافسوں کیا اور شخ صاحب سے خواہش کی کہ اس کی طرف سے (سورہ) فاتحہ پڑھیں اور کچھ چیز تحفتاً پیش کی جس کو قبول نہیں کیا گیا۔ شخ صاحب کا انقال تقریباً سوسال کی عمر میں ۹۷۰ ھے ۱۵۲۲ میں ہوااوران کے جمرہ میں ہی فن کیا گیا۔ ملا ہدایونی نے مادۂ تاریخ'' دل گفت کہ شیخ اولیا ہود'' نکالا۔ جس سے ان کاسنِ وفات نکلتا ہے۔ (بدایونی ۳۰ صفحہ ک)

حضرت شیخ بر ہان جیسے متاز مہدوی بزرگ کی موجودگی کی وجہ سے یقیناً بہت سار بے لوگوں نے اس عقیدہ کو قبول کیا۔ہمیں

کالپی میں مہدوی دائروں کی کوئی تفصیلات نہیں مائٹیں ۔لیکن غیر مہدوی ماخذ میں حضرت شیخ بر ہان کو ہندی کے ایک مشہور ومعروف شاعر کی حیثیت سے پیش کیا گیا جن کے ابیات حق وصدافت اور ہدایت سے پُر ہیں اور جذباتی اور محبان انسانیت کے لئے خوش کن یا مسرت انگیز ہیں۔(اخبار الاصفیاء محفوظ پیٹنہ)

اسی عہد کے ہندی کے متاز شاعراور سولہویں صدی عیسوی کی مشہور مثنوی'' پیر ماوت' کے مصنف ملک مجمد جائسی حضرت شخ بر ہان الدین کے معتقدین میں خاص مقام کے حامل تھے۔انہوں نے اپنی دوتصانیف پید ماوت اور اکھر اوٹ میں بار بار ذکر کیا ہے کہ وہ کالپی کے شخ بر ہان کے معتقد تھے جو حضرت مہدیؓ کے مصدق تھے اور جنہوں نے علم کی روشنی دی تھی۔انہوں نے اپنے اشعار میں اپنی بیعت کے سلسلے بتلائے ہیں جو حسب ذیل ہیں۔

> حضرت يثنخ نظام الدين اولياء حضرت شيخ سراج الدين حضرت شيخ علاءالحق ا شیخ نورقطب عالم سیدا شرف جهانگیر شخ حسام الدين شاه عبدالرزاق نوراعين سيدرا حاحرشاه شاه سيداحمه شيخ دانيال تاخ دانيال شاهعيدالرزاق شاه سدجاجي قبال سدمحر شخ الهداد شاه جلال اول شيخ بريان كاليي شاهسيدكمال شيخ محى الدين شاه مبارك بودله ملك محمد حائسي ملك محمد جائسي

ا شعار میں حضرت شیخ بر ہان کوشنخ الہداد کا خلیفہ بتلایا گیا ہے۔ جوخود حضرت مہدیؓ کے خلیفہ تھے۔ان کے ہندی ابیات جن میں سلسلہ بیعت بتلایا گیا ہے۔ حسب ذیل ہیں۔ ملا ينتھ تو درسن سيٹھا یایئے او گرد مہدی میٹھا نگر کالیی ہست گرد تھانو نادن پيار سيخ برمانو اور تینھ درس گو سائی یاوا الهداد گرو پنتھ لکھاوا اله داد گرو سرهنو ملا سید محر کے وے چلا گرو مهدی کھیوگ میں سیوا سید محمد دین ہی سانحا اگوا بھيو سيخ برمانو چلے آتا ہل جے ہی کر کھوا پنتھ لائی محی دینھ گیا تو اله داد مل ینتی کرگرو سیر محمد کے دے چیلا دن دونی روس سرخرو سدھ ہرش سنگم جے ہی کھیلا (جائسی گرنتها و لی از رامچند رشکلا )

(تفصیل کے لئے مصنف کامضمون'' ملک محمد جاکسی اپنے عقا کد کی روشنی میں'' مطبوعہ ماہنامہ شاعرا گسٹ ۱۹۷۳ء بمبئی ملاحظ فیر مائے۔)

ستر ھویں صدی کی ایک تصنیف معارج الولایت کے مصنف (غلام معین الدین عبداللہ خویشگی ) کے مطابق جس نے کسی حد تک جائسی کے کلام کا مطالعہ کیا تھا' جائسی اکبر کے دور حکومت کے اختیام تک زندہ رہے لیکن اس نے تاریخ وفات نہیں بتلائی۔صاحب معارج الولایت کاخیال ہے کہ جائسی نے مہدو پی عقیدہ قبول نہیں کیا تھا بلکہ حضرت شیخ الہداڈ سے صرف روحانی فیض حاصل کیا تھا۔ اس کے اپنے کلام میں ان کوسراہا ہے۔ جائسی کے قول'' سید محمد حقیقی مہدی سے'' (سید محمد مہدی سانچا) کی تشریح کرتے ہوئے کہتے ہیں۔ جائسی نے انہیں حقیقی مہدی تسلیم نہیں کیا بلکہ انہیں صرف اپناروحانی رہر تسلیم کیا تھا۔ (معارج الولایت فی مدارج الہدایت صفحہ ۲۳) غلام سرور لا ہوری ایک دلچیپ قصہ بیان کرتے ہیں'' کہا جاتا ہے کہ جائسی کو جب اکبر کے دربار میں پیش کیا گیا تو وہ کو بڑے ہو چکے شے۔ ان کی پی حالت دیکھ کرا کبرنے قبقہ لگایا۔ جائسی نے فوراً جواب دیا کہ اے شہنشاہ تو برتن بنانے والے پر بنس رہا ہے یا برتن پر۔

ان کے مرشد حضرت شخ بر بان بھی تقریباً ایک صدسال کی طویل عمر تک زندہ رہے۔ اور ۲۳ پر ۲۳ امراء میں وفات پائی۔ اس لیے اگر جائسی کے من پیدائش ۱۹۳۸ء کو درست مان لیا جائے تو پھر یہ بھی درست ہے کہ وہ اکبر کے دور میں بقید حیات تھے۔ لہذا شجر کو چشتہ میں وفات بتلایا گیا ہے اور جس کا حوالہ صاحب خزیمۃ الاصفیاء نے بھی دیا ہے لینی ۱۹ مورم ۲۰ و ۱۲۳۹ء سراسر غلط نظر آتا جا۔ (خزیمۃ الاصفیاء صفحہ ۲۳ میں کھوا ہے کہ

"صاحب شجره چشتیه می گوید که وے بآخر عمر ارادت بخدمت اله داد آورد ودر اندک زمان کاملین وقت شد ودر سال یک هزار و چهل و نهه وفات یافت ) این اشعار میں انہوں نے بابراورشیرشاه کا ذکر کیا ہے جواس بات کا بھی ثبوت ہے کہ'' شجر ہ کشتیہ'' میں دی گئی تاریخ وفات غلط ہے۔ اور یہ کہ وہ اکبر کے دور میں زندہ تھے۔ (خزینۃ الاصفاء صفح ۲۵)

حضرت شیخ بر ہان اور ملک محمد جائسی جیسے ممتاز شعراءاور بزرگوں کی مہدویوں سے وابستگی نے تحریک کو جلا بخش۔ مہدویہ ماخذوں میں ان کی تبلیغی سرگرمیوں کا کچھ بھی تذکرہ نہیں ملتا۔ یقیناً جائسی بھکتی تحریک سے متاثر تھے اور کبیر سے ربط قائم ہوا تھا۔اور ہندی میں ان کی تقلیر بھی کی تھی۔وہ کہتے ہیں۔

''ایک جولا ہے تیل میں ہارا'' (جائسی گر نتھا والی صفحہ ۳۴۲)

اییالگتاہے کہان دونوں کی زندگی میں مہدویہ روایات عشق الہی 'عز لت اورنظریہ انسانیت سے تقویت ملی۔انہوں نے ایک نئی حیات یائی۔

(مطبوعه ماهنامه نورحیات بابته جولائی واگسٹ ۱۹۸۱ء)



#### ڈاکٹر قمرالدین انگریزی سے ترجمہ

### مکران کے ذکری

زیر نظر مضمون ڈاکٹر قمر الدین کے انگریزی مضمون (The Dhikris of Makran) کا ترجمہ ہے۔ جو (Studies in Islam)کے شارہ اکٹوبر ۱۹۲۹ء میں شائع ہوا تھا۔ ایک غیر مہدوی مورخ کے نتائج تحقیق سے مہدویوں کو واقف کرانے کے لئے اس کا اردوتر جمہ نور حیات میں شائع کیا گیا ہے۔

کسی مذہب کے ایک مخصوص اصول یا تعلیم پر زیادہ زور دینے کار جھان نے فرقوں کوعالم وجود میں لانے کا باعث بنتا ہے۔
بالعموم ایسے نئے فرقے اصل مذہب کے بنیادی اصولوں سے ہٹ کر بالکل نیا اور دلچیپ موڑ اختیار کر لیتے ہیں ایسے ہی مذہبی فرقوں
میں سے ایک مکران (بلوچتان) کے ذکری یا داعی ہیں۔اس علاقہ کی قلیل اور مختلف الاجزاء آبادی نے علوم انسانی کے ماہروں کو ہمیشہ اپنی طرف متوجہ کیا ہے۔ایک سے زائد زبانوں کے حامل اس آبادی کے مختلف الاجزاء اور مختلف الخیال ہونا مکران کے باشندوں کی ہمیشہ ایک اہم خصوصیت رہی۔

ذکری فرقہ کے پیروؤں کی اکثریت مکران میں سکونت پذیر ہے۔ اس کے علاوہ بیلوگ مشکائی (ملک جھالوان) میں بھی پائے جاتے ہیں۔ انیسویں صدی کے آخری دہائی میں اس فرقہ نے پاس بیلہ تک اپنااثر ورسوخ قائم کرلیا تھا۔ خصوصاً ساحل سمندر کے کنارے اس فرقہ کے پیروقابل لحاظ تعداد میں سکونت پذیر ہیں۔ بلوچستان پر شتمل بیفرقہ ایک مذہبی اقلیت میں ہے جو بلوچستان اور ایران کی سرحد کے کنارے پہاڑی علاقوں کراچی اور اس کے نواحی دیہا توں میں سکونت پذیر ہے۔

عام طور پریہ خیال کیا جاتا ہے کہ بہلوگ حضرت سیر محمہ جونپوری کے پیرو ہیں جنہوں نے مہدی آخرالز ماں ہونے کا دعوی کیا تھا۔
تھا۔اوران (ذکر یوں) کے خیال کے مطابق حضرت سیر محمہ کے ایک طویل مدت تک بلوچتان میں رہ کراپی تعلیمات کا پر چار کیا تھا۔
عموماً بیہ باور کیا جاتا تھا کہ حضرت سیر محمہ کی صرف ایک سرسری نظر ہی کسی کومہدوی عقیدہ کی طرف ماکل کردیئے کے لئے کافی تھی۔ آپ کی تعلیمات اور طرز زندگی علاء کے اقتدار کے لئے ایک مستقل خطرہ بن گئی اس لئے اپنے کومنا ظروں میں کمزور پا کر علاء کے ایڈ ارسانی کی راہ اختیار کی۔ چنا نچہ آپ (مہدی) بلوچتان کے خشک و نجر پہاڑی علاقہ کوعبور کرتے ہوئے قندھار پنچے۔ وہاں سے آپ فراہ (وادی یلمند یا افغانستان) تشریف لے گئے جو کہ قندھار سے ۱۸۰ میل کے فاصلہ پر واقع ہے۔ وہاں ۲۹ مہینے قیام کے بعد آپ فراہ (وادی یلمند یا افغانستان) تشریف لے گئے جو کہ قندھار سے ۱۸۰ میل کے فاصلہ پر واقع ہے۔ وہاں ۲۹ مہینے قیام کے بعد آپ نے ۱۹۰ ہجری م ۱۹۰۵ء میں انتقال فرمایا۔

ذکریوں کا خیال ہے کہ حضرت سیدمحمد فراہ سے غائب ہو گئے اور مکہ ومدینہ کے مقدس شہروں کی زیارت کر کے ایران تشریف

لائے اور براہ لار (موجودہ لارستان) مکران پنچے اور کوہ مرادنا می ایک پہاڑ پرسکونت اختیار کی۔ ان ذکر یوں کا خیال ہے کہ آپ نے دس سال تک اپنی تعلیمات کی تبلیغ فرمائی اور مکران کا سارا علاقہ تبدیل (فدہب) کرنے کے بعد انتقال فرمایا۔ بیدام واضح ہے کہ ذکر یوں کے بیان کردہ حضرت سید محمد کے حالات قیاسی ہیں اور متند نہیں ہیں۔ حضرت سید محمد کے مکران کا دورہ کرنے یہاں کے لوگوں سے براہ راست ربط قائم کرنے اور اجتماعی تبدیلی (فدہب) کا کوئی تاریخی ثبوت نہیں ملتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ قندھار جاتے ہوئے آپ مکران سے گذر ہے ہوں۔ لیکن اس مختصر مدت میں اتنی کثر ت سے فدہب تبدیل کرانے کی بات قرین قیاس نہیں۔ تمام مورخین مکران سے گذر ہے ہوں۔ لیکن اس مختصر مدت میں اتنی کثر ت سے فدہب تبدیل کرانے کی بات قرین قیاس نہیں۔ تمام مورخین اور علماء نے بید تسلیم کیا ہے کہ حضرت سید محمد اولین تحق سے جنہوں نے ایک ایسی خالص فدہبی تحریک چلائی جسیاست سے دور کا بھی واسطہ نہ تھا۔ اخلاقی اور ساجی اصلاح کے لئے بیاولین تحریک تھی جس کا اظہار فدہبی خیالات کے ذریعے ہوا اور جس نے ہندوستان کے مسلمانوں میں ایک موثر قوت کی حشیت سے اپنارول ادا کیا۔ عوام الناس کے سامنے اپنے فدہب کو بہ اخلاص تمام پیش کرنا آپ کا واحد مقصد تھا۔ برتسمتی سے ذکری تحریک بنیا دی طور پر مہدوی تحریک کی ایک بگڑی ہوئی شکل ہے۔ آ ہے ہم دیکھیں کہ یہ بگاڑ کیوں اور کیسے وقوع پذیر یہوا۔

ذکری بلوچیوں کی ایک ندہجی اقلیت ہے جن کا مرکز ضلع کمران ہے۔ بنیادی طور پرانہوں نے اپنانام (ذکری) ذکر سے اخذ کیا ہے وہ لوگ داعی بھی چیں۔ نیفام 'وہ قر آن کو داعی جیں۔ بلوچ کیا ہے وہ لوگ داعی بھی کہلاتے ہیں۔ بیا کی بدہ بالا بھی بیٹ نیفام 'وہ قر آن کو داعی جیں۔ بلوچ قبائل کی بذات خود حضرت سید محمد کے در بعداجۃ علی تبدیلی مذہب کا واقعہ بالکل بے بنیاد ہے البتہ ہوسکتا ہے ایک یا دومبدوی مبلغوں کے ذریعہ سینیٹی کام انجام پایا ہواور بیجی ممکن ہے کہ میاں عبداللہ نیازی کی جدو جہد کے نتیجے ہیں بلوچ قبائل نے مبدوی عقید کو قبول کیا ہو۔ اسلام شاہ سوری کے حکم سے انہیں بار بار جسمانی اذبت پہنچائی گئی۔ اس لئے میاں عبداللہ نیازی نے (۔۔اور ہمرہ ہاہ سام شاہ سوری کے حکم سے انہیں بار بار جسمانی اذبت پہنچائی گئی۔ اس لئے میاں عبد اللہ نیازی نے (۔۔اور ہمرہ ہاہ ہوا ہے۔۔ بدا ہم ماہ ہوں ہوں کے حکم سے انہیں بار بار جسمانی اذبت پہنچائی گئی۔ اس لئے میاں عبد اللہ نیازی فیر وہاں سے فیل آئر میں بلیدی سلطنت کے بائی بوسعید نے بھی والیس آئر میں بلیدی سلطنت کے بائی بوسعید نے بھی ذکری عقیدہ کی موجودگی کا ثبوت نہیں ملتا ہے۔ بیکہا جاسکتا ہے کہ بلیدی سلطنت کا بائی محصر تھا۔ اور وہ فراہ کے قریب بلیدی وادی (جرمش) سے آیا تھا۔ غالبًا بوسعید نے حضر ت سید محمد سے ربط بیدا کیا ہوگا اور متعدد افراد نے اس عقید ہے وقبول کیا۔ اوران کا عقیدت مند ہو گیا ہوگا۔ وہ مکر ان آیا اور اس نے بندر ہویں صدی کے اوائل میں اپنی حکومت قائم کی۔ چنانچہ بلیدی مکر ان کیا ہوگا کے درکری عقیدہ نے مکر ان میں اپنی بنیاد مضوط کی اور متعدد افراد نے اس عقید ہے وقبول کیا۔ آر ہو گی سرب بڑ نے ذکری عقیدہ کی اربتداء کے بارے میں ایک بنا نظر میڈیں کہا ہے۔ جس کی حقیقت ایک ایسے ایس بی بنا نظر میڈیں کہا ہے۔ جس کی حقیقت ایک ایسے ایس ایس ایک بنا نظر میڈیں کہا ہے۔ جس کی حقیقت ایک ایسے ایس ایس ایک بنا نظر میڈیں کہا ہے۔ جس کی حقیقت ایک ایسے ایس ایس ایس ایس کی بنا نظر میڈیں کہا ہے۔ جس کی حقیقت ایک ایسے ایس ایس ایس کی بنا نظر میڈیں کہا ہے۔ جس کی حقیقت ایک ایسے نظر کیا کہا کے اور کی مقیدہ نے کہا راب عیس ایک بنا نظر میڈیں کہا ہے۔ جس کی حقیقت ایک ایسے نظر کیا کیا کہا کہا کیا کہا کے ایک کیا کہا کیا کہا کیا کہا کے دور کیا کے کار کیا کیا کہا کے کہا کیا کیا کہا کہا کیا کیا کہا کے کہا کیا کہا کے کار کیا کہا کے کر کیا

سے زیادہ نہیں ہے جواس نے کسی سے سنا ہے وہ لکھتا ہے۔

مقامی روایات کے مطابق اس عقیدہ کی بنیاد کئی پشت پہلے رحمت یا دوست محمد نامی ایک ملاّ نے ڈالی تھی۔ بیشخص ایرانی
بلوچستان کے ایک مقام کشمش سے آیا تھا۔اورایک روایت کے مطابق یہ مکران گیا اور تربت کے قریب کوہ مرادنا می پہاڑ پر سکونت بندیر
ہوا۔ یہاں اس نے ایک فارس کتاب کھی جو کچھنٹر میں اور کچھ حصنظم میں تھی۔اوراس کواس نے ببول کے درخت کے نیچے چھپا دیا پھر
اس نے مکاری سے یہ ظاہر کیا کہ مجزاتی طور پر یہ کتاب اس نے دریافت کی ہے۔اس کے بعد اس نے خود کومہدی یا بارھویں امام
ہونے کا دعویٰ کیا جس کی آمد کے مسلمان منتظر تھے۔

حضرت سیر گرنے اپنے پیروؤں کے لئے ذکر دائی کوفرض قرار دیا۔انہوں نے اپنے پیروؤں کواس عبادت کے دوران نہ صرف الله کے نام کورسی طور پر دہرانے کا تھم دیا بلکہ بی تھم دیا کہ اس انہاک سے عبادت کریں کہ کمل فنا کا درجہ حاصل ہوجائے۔آپ دوران ذکر دنیاوی افعال کے خلاف تھے۔کوئی چیز جو کہ ذکر میں مداخلت کرئے منع تھی۔جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچا ہے شخ عبدالله نیازی نے اس عقیدہ کی روشنی کو بلوچستان تک پہنچایا۔ان کی وفات کے بعدان کے شاگر دوں نے ذکر پر غیر معمولی زور دیا۔اس لئے وہ ذکری کہلانے لئے۔دھیرے دھیرے دھیرے انہوں نے حضرت سیر گھر کے جملہ عقائد کو ترک کر دیا اور صرف ذکر پر قائم رہے۔

ایسامعلوم ہوتا ہے کہ زمانہ حال تک بھی ہندویا کے عہدوی ذکریوں کے وجود سے بالکل بے خبر تھے۔ پاکتان میں بعض مہدوی مبلغ مثلاً مولا نا سیدم تضافی صاحب کو چند نایاب دستاویزات کا پیۃ چلاجن سے بیہ تقیقت بے نقاب ہوئی کہ ذکری بھی حضرت سید مجد کے پیرو ہیں۔ مہدوی مبلغوں کی کوشش سے بیا یک تنظیم موسوم ہہ پاکستانی ذکری (مہدوی) انجمن کی بناء ڈالی گئی۔ جس کا مقصد ایک ہی عقیدہ کے دوفرقوں میں قریبی ربط قائم کرنا اور مدت دراز سے نظر انداز شدہ مکران کے ذکریوں کے حقوق کی حفاظت کرنا ہے۔ یہ تنظیم لوگوں کوساجی معاشی اور سیاسی حالات سے واقف کرانے کے لئے کتب شائع کررہی ہے۔ اور دیگر ذرائع استعال کررہی ہے۔ وہ لوگ ذکریوں کومہدوی عقیدہ کے مختلف پہلوؤں سے دوشناس کرانے کی کوشش بھی کررہے ہیں۔

### ذکریوں کے مذہبی افعال:

ذکر یوں کے بارے میں جو کچھ کھا گیا ہے ان میں سے بہت کچھ جانبدارانہ اور گمراہ کن ہے۔ معلوم ہوا ہے کہ کمران کے بعض ذکری قائدین کے پاس کچھ کتابیں ہیں جن کے مطالعہ سے ان کی ابتداء اور دیگر متعلقہ سوالات پر کافی روشنی پڑسکتی ہے۔ ان میں سے دو کتابین 'سفرنا مہمہدوی' 'اور' تر دیدمہدویت' سے معلوم ہوتا ہے کہ اس فرقہ کی ابتداء ہندوستان سے ہوئی۔ دیگر ذکری کتابوں کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ذکری عقیدہ' مہدوی تحریک کا ہی ایک ٹکڑا ہے۔

ذکریوں کے مذہبی رسوم ذکر اور کشتی کی شکل اختیار کر گئے ہیں۔ ذکر روز انہ مقررہ وقفہ سے کی جانے والی عبادت ہے اور کشتی

خاص موقع پر ہوتی ہے۔ ذکر دوطریقوں سے کیا جاتا ہے۔ ذکر جلی اور ذکر خفی۔ ہر ذکر دس تا بارہ سطروں پر مشتمل ہے۔ بیروزانہ چھ مرتبہ کیا جاتا ہے۔ لیکن ذکریوں کا طریقہ عام مسلمانوں کے طریقہ سے بالکل مختلف ہے۔ عام مسلمانوں کی طرح ذکریوں کی کوئی مسجد نہیں ہوتی بلکہ چندمکانات عبادت کے لئے مختص کر دیئے جاتے ہیں۔ جنہیں ذکرانہ کہا جاتا ہے۔ ذکرانہ کسی خاص طرز پر نہیں بنایا جاتا اور نہ ہی اس کے دروازے کسی مقررہ ست پر ہوتے ہیں۔

ذکری ایک دوسرے کے مقابل دوصفوں میں کھڑے ہوجاتے ہیں اور درج ذیل جملے دہراتے ہیں۔

یےذکراس وقت تک کیا جاتا ہے کہاس میں حصہ لینے والوں میں مجذوبانہ کیفیت پیدا ہونے گئی ہے۔

(۱) ذکرکاانعقادحسب ذیل وقفوں ہے مل میں آتا ہے۔

(i) لا الله الا الله كاذ كرخفي على الصباح برخض ١٣مرتبه گفرير دبرا تا ہے۔

(ii) گوار بام یعنی علی اصبح کا ذکر: الفاظ مسبحان الله یو جوا ' ذکر جلی بآواز بلند ریه هاجا تا ہے اور اس کا اختتا م مجده پر ہوتا

ہاں کے بعد ذکر خفی لا الله حسبی رہی اور جل الله دہرایا جاتا ہے اور جب سورج طلوع ہوتا ہے تو ایک اور سجدہ کیا جاتا ہے۔

(iii) نیم روچ ذکر یعنی دو پهرکاذ کروذ کرجلی اس وقت سبحان الله پوجوا کےعلاوہ تمام ذکر دہرائے جاتے ہیں لیکن سحدہ نہیں کیاجا تا۔

(iv)روچ زردذ کر لیمنی ذکر بوقت عصرو دُکرخفی جو که سبحان الله یو جو ایپختم ہوتا ہے اور سورج غروب ہونے پر سجدہ کیا جاتا ہے۔

(٧) سرشاب ذكر يعنى ابتدائي شب كاذكر: ذكر جلى وس بج شب موتا ہے جس ميں مسبحان الله كےعلاوہ تمام ذكر

دہرائے جاتے ہیں۔

(vi) نیم ہنگام ذکر یعنی ذکر نیم شب وانفرادی ذکر خفی بہتر یہ تمجھا جاتا ہے کہ لا الله ہزار مرتبدد ہرایا جائے اور ہر ۱۰۰ کے بعد سجدہ کیا جائے۔

گوکہ ذکری خودکومسلمان کہتے ہیں لیکن ان میں اور دیگر مسلمانوں میں کوئی چیز مشتر کنہیں ہے۔ سوائے تلاوت قر آن کے اعمال میں ذکری اور سنّی میں زمین آسان کا فرق ہے۔ ذکریوں کے چند دیگراہم تعلیمات یہ ہیں۔

- (۱) حضرت محصلعم کا مذہب ختم ہوگیا ہے اوران کی جگہ مہدی نے لے لی ہے۔
- (۲) پیغمبر حضرت محمد صاحب قرآن تھے اور آپ کا مقصد قرآن کی تعلیمات کوان کے ظاہری معنی میں پیش کرنا اور پھیلانا تھالیکن مہدی صاحب تاویل قرآن تھے اور نے (باطنی) معنی پیش کرنا مہدی کے لئے چھوڑ دیا گیا تھا۔ اس لئے اس (مہدی) تشریح وتاویل (قرآن) قطعی مکمل اورنا قابل ترمیم ہے۔
  - (۳) رمضان کےروز بے رکھنا ضروری نہیں۔
- (۴) نمازترک ہوچکی ہے۔اس لئے لوگوں کونماز کے بجائے ذکر کواپنانا چاہئے۔ذکر کی نہ صرف نماز کو پیندنہیں کرتے بلکہ اپنے حریفوں کوخفارت سے نمازی کہ کر یکارتے ہیں۔
  - (۵) کلمة وحيد ميں مهدى كانام شامل كرنے كے لئے ترميم كى گئى ہے۔ يعنى لاالمالا الله نور ياك نور مجمم مهدى رسول الله
    - (۲) زکواۃ (۴۸/۱) کی ادائیگی موتوف کر دی گئی ہے اور بجائے اس کے عشر (۱/۱/) دیا جانا چاہئے۔
      - (۷) ترک دنیااور ہجرت پر عمل کرنالازمی ہے۔

جبیہا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ ذکر یوں کا طریقہ عبادت دواصولوں پر شتمل ہے ذکر اور کشتی اہم اور با قاعدہ عبادت کی صورت ذکر ہے۔ بید میگر مسلمانوں کی نماز کے برابر ہے۔اورروزانہ چوم تبہ (ادا) کیا جاتا ہے۔

رکشتی:

یوم پیدائش شادی ختنہ اور دیگر معاشرتی اور مذہبی جشن کے مواقع پر انجام دی جانے والی عبادت کوکشی کہتے ہیں۔ ہر جمعہ کی رات کو اور ہر ماہ کی چودھویں کومنعقد ہوتی ہے میہ اہ ذی الحجہ کے پہلے عشرہ میں اور عیدالانتی سے قبل کے دن بھی منعقد کی جاتی ہے۔ اصل کشتی ۹ رویں ذی الحجہ کی شب میں منعقد ہوتی ہے۔ کشتی کاعمل کرنے والے ایک دائرہ کی شکل میں بیٹھ جاتے ہیں۔ کشتی شروع کرنے سے قبل تمام لوگ ذکر انہ میں جمع ہوجاتے ہیں۔ کمرہ کی وسعت میں ایک آگ جلائی جاتی ہے۔ اور مردوزن اس کے اطراف دائرہ بناتے ہیں۔ ڈھول اور دیگر آلات موسیقی استعال نہیں کئے جاتے ایک یا زائد خوش الحان خواتین دائرہ کے درمیان کھڑے ہو کر مہدی

کی شان میں قصیدہ پڑھتی ہیں جبکہ مردان کے اطراف دائر ہ بناتے ہیں اوراسے کورس میں دھراتے ہیں۔مردوزن مل کرمختلف گانے گا شان میں قصیدہ پڑھتی ہیں۔ دوران ذکر یہ (لوگ) آگ کے گاتے ہیں۔ جب گانے والا لفظ (ہادیا) پر پہنچتا ہے تو لوگ جواب میں'' گل مہدیہ'' کہتے ہیں۔ دوران ذکر یہ (لوگ) آگ کے اطراف اچھلنے کودنے لگتے ہیں یہاں تک کہ انتہائی جوش ومسرت کے عالم میں پہنچ جائیں۔

#### چوگان:

چوگان بھی ایک بلوچی رقص ہے جوشادی جیسے خاص موقعوں پر کیا جاتا ہے یہ بلوچ نو جوانوں میں بہت مقبول ہے۔اور ہر
کوئی اس میں حصہ لیتا ہے ۔ بعض مواقع پر چوگان دن بھر ہوتا ہے اور اس کے دوران مہدی کی شان میں ابیات (نظم) پڑھے جاتے
ہیں ۔ چوگان عمو ماً رات میں ذاکر انہ کے سامنے منعقد کیا جاتا ہے۔ چوگان میں جواشعار پڑھے جاتے ہیں وہ شتی (میں پڑھے جانے
والے قصیدہ) سے مشابہ ہیں ۔ چوگان کے دوران پڑھے جانے والے اشعار ہزاروں کی تعداد میں ہیں اور کوئی نہیں جانتا کہ کب اور
کس نے انہیں ترتیب دیا ہے صرف بلوچی ذکر یوں میں چوگان کا رواج ہے اسے مذہبی سے زیادہ ساجی تقریب کی حیثیت حاصل
ہے۔اکثر حصہ لینے والے ایک تفریحی مشغلہ بھی کر اس میں حصہ لیتے ہیں ۔

### کوهِمراد:

کوہ مراد تین چٹانوں پر شتمل ہے جو مکران کے پایی تخت تربت سے دومیل کے فاصلہ پر واقع ہے۔ وسطی چٹان ساٹھ تا ستر فیٹ اونچی ہے اوراوپری حصہ پیالی نما ہے جس کے پچھ گہراگڑ ھا ہے۔ کہا جا تا ہے کہ فراہ جاتے ہوئے حضرت سیدمحمد نے اس چٹان پر کچھ عرصہ قیام کیا تھااورا پیے مشن کی تبلیغ کی تھی کیکن خودذکر یوں میں اختلاف رائے ہے۔

تقلید پیند ذکری خیال کرتے ہیں کہ حضرت سید محمد نے یہاں خود قیام فر مایا تھا جوا یک بے بنیا دخیال ہے۔ دوسر بے لوگوں کا خیال ہے کہ (سید محمد) کے خلفاء جنہوں نے آپ (مہدی) کے مشن کی تبلیغ واشاعت کی تھی کوہ مراد پر تھم رے تھے اور طویل مدت تک کوہ مراد پر ذکر میں مشغول رہے۔

ذکری عقیدہ ایک لحاظ سے خوش قسمت تھااس کے حامی بہادر بلیدی خاندان کے بعدایک اور قبیلہ گیکی برسرا قتد ارآیا جواس نئے عقیدہ سے عقیدت اور تحریکی سرگرمیوں میں بلیدی خاندان سے بازی لے گیا۔ ملا مراد گیکی نے اٹھارویں صدی میں بلیدی کو بے دخل کر کے ذکریوں کی قیادت سنجال کی اور ذکری عقیدہ کو ایک نیا نظرید دیا اس کی ذہانت اور فہم وفر است ہی کا نتیجہ تھا کہ ذکری عقیدہ اسلام سے بالکل مختلف شکل میں اُ مجرا۔ ملا مراد گیکی کے عروج سے قبل ذکری خودکومسلمان کہلاتے تھے لیکن ملا مراد گیکی 'ذکری عقائد کو اسلام سے بالکل الگ ایک جارحانہ حریف مذہب بنانے کا خواہشمند تھا۔ چنا نچیذ کری عقیدہ کو اسلام کے برابر بنانے کے لئے ملا مراد کی خوش تد بیری نے کوہ مراد کوذکر یوں کے مکہ کی حیثیت سے چن لیا اور یہاں سالا نہ اجتماع یا تج میں شرکت ہر ذکری پر فرض قرار دیا۔ کہا جا تا ہے کہ اس نے قلعہ تربت کے سامنے زم زم کی طرح چاہ سم کھدوایا۔ اسی دوران کچھاور تبدیلیاں بھی وقوع پذیر ہوئیں۔ جب کسی ذکری کا انتقال ہوجا تا ہے تو مسلمانوں کی طرح نماز جنازہ پڑھانے کارواج نہیں ہے۔ اس کے چبرے کارخ کوہ مراد کی جانب کر کے دفن کر دیا جاتا ہے۔ جبیہا کہ مسلمانوں کے چبرہ کارخ مکہ کی طرف کیا جاتا ہے۔ ملاکا لکھا ہوا جنت میں داخلہ کا ایک اجازت نامہ مردہ کے بازومیں رکھ دیا جاتا ہے۔ اور قبر میں مقدس درخت کیکر کی کیڑی کا ایک ٹکڑا بھی رکھ دیا جاتا ہے۔

دورحاضر میں ذکر یوں میں اشاعت تعلیم کے سبب کوہ مراد کی اہمیت پر اختلاف رائے پیدا ہوگیا ہے۔ ذکری آبادی کی اکثریت کوہ مراد کی زیارت کومسلمان کے زیارت کعبہ کے برابر جانتی ہے۔ بڑی تعداد میں ذکری دور دور سے بہاں آتے ہیں کوہ مراد کو پیدل جانا خدا ترسی یا پارسائی کی علامت سمجھا جاتا ہے۔ وہ نہ صرف مسلمانوں کے طواف کعبہ کی طرح چٹان کے اطراف پھرتے ہیں بلکہ مکہ کے حجر اسود کی طرح ایک پھر کو بوسہ بھی دیتے ہیں۔ شب برات کیلۃ القدر اور عیدین کے موقع پرخصوصی اجتماع منعقد ہوتے ہیں۔ ذکر یوں کا تعلیم یافتہ طبقہ کوہ مراد کواتنی اہمیت نہیں دیتا۔ وہ بطور جج نہیں بلکہ صرف زیارت سمجھ کر جاتے ہیں۔ پہاڑ کے دامن میں زائرین کے لئے عمارتیں بنی ہوئی ہیں جن میں مردوں اور عور توں کے لئے علیمہ حصوں کے ساتھا یک ذکر انہ بھی ہے۔

#### مرهبی قائدین سے عقیدت:

ذکریوں پران کے مذہبی عقائدیعنی ملاکا ہڑا گہراا ترہے۔اور صرف ملا کے لئے ان کی اطاعت بہت زیادہ ہے۔وہ ان کے مذہبی پیشواہیں جن کی ذکری بہت عزت کرتے ہیں۔ کہاجا تا ہے کہ ملا اپنے مریدوں سے فائدہ اٹھانے کا کوئی موقع نہیں کھوتے وہ ہر ایک کی آمد نی کے دسویں حصہ کے حقدار ہوتے ہیں۔ان کا دعویٰ ہے کہ انہیں کسی کو جنت میں داخل ہونے کی اجازت دینے یارو کئے کا حق صاصل ہے اورا کی طریقہ درائج کر دیا ہے جس کی روسے کچھر قم کی ادائیگی پر جنت میں داخلہ کا اجازت نامہ عطاکیا جاتا ہے۔ اصولی طور پر شادی کی رسم بھی ملا ہی اداکرتے ہیں۔لیکن اگر وہ آسانی سے نیل سکے تو دولہا یا اس کے قریبی رشتہ دار کے لئے ضروری ہے کہ ایک خالی مثک لے کر ملا کے گھر جائے۔ملا اس میں اپنی سانس (ہوا) بھر دیتا ہے اور مثک کا منہ تھا طت سے بند کر کے دلہن کے گھر لا یا جاتا ہے۔ اور دلہن کے چہرہ پر چھوڑ اجاتا ہے۔ جیسے ہی ہواد اہن کے چہرہ کو چھوتی ہے تصور کر لیا جاتا ہے کہ شادی کی رسم مکمل ہوگئی۔

ملّا اگر کسی کے گھر میں داخل ہوجائے تو ذکری اس کی قدمبوس کرتے ہیں اور اس وقت تک نہیں اٹھتے تا آئکہ وہ ان کی پیٹھ پر ہاتھ نہیں چھیرتا۔ جب کوئی بچہ چھ سال کا ہوتا ہے تواسے ملّا کے پاس لے جایا جا تا ہے ملّا بچہ کی پیٹھ چھوکرتسمیہ خوانی کی رسم انجام دیتا ہے۔ یقین کیا جاتا ہے ملّا کو مجزاتی طاقتیں حاصل ہیں۔ وہ آفات وبلیات ' بیاری اور ہرفتم کی بدروح سے بیخے کے لئے تعویز وغیر تقسیم کرتا ہے جو کہ طاقتوراورزوداثر سمجھے جاتے ہیں کچھرقم دینے پرتمام گناہوں کی معافی بھی ملاّ سے ملا کے اختیارات قبر سے بھی آگے ہیں کہ مرحوم کے نام سے نذردینااس کے لئے خاص طور پر فائدہ مندرہتا ہے جب تک کہ ملاکی مبارک وخل اندازی اسے حاصل رہے۔

### ایذارسانی:

ذکریوں کو وقناً فو قناً قلات کے خان لوگوں کے ہاتھوں ایذ ارسانی کا سامنا بھی کرنا پڑا سب سے پہلے قلات کے میر ناصر خاں اول نے طاقت کے بل ہوتے پراس علاقہ سے ذکر یوں اور ان کے عقید ہے گی نئی کی کوشش کی ۔اس کے نتیجہ میں ملاً مراد کے فرزند ملک دینار کی بھیا نک موت واقع ہوئی ۔جس نے ذکری فد جب کو بہت قوت عطا کی تھی۔ بالآخر ذکری تباہ حال ہو گئے اور خان کلات کے دباؤکے نتیجہ میں کچھلوگ مشکائی اور دوسر سے پہاڑی علاقوں کو چلے گئے کیکن ناصر خاں کی توجہ ہٹتے ہی اس فرقہ نے دوبارہ اپنی قوت مجتمع کر لی۔

کاشی کور (ایران) کے ذکری شخ کوبھی ۱۳۵۱م۱۹۳۱ میں ملاعبداللہ محمد قاضی سرباز اوراس کے شاگر دوں کے نہ ہبی جنون کے نتیجہ میں ایذ ارسانی کا شکار ہونا پڑا۔ ذکر یوں کے ظالمانہ قبل کے بعدان کا ایک قائد مولوی نور محمد جو کہ خوش قسمتی سے ان کے ظلم سے نئی گیا تھا عازم طہران ہوا۔ تا کہ متعصب لوگوں کے ظلم وشتم کے خلاف رضا شاہ پہلوی کے دربار میں دعویٰ کر لے لیکن وہ کراچی میں انتقال کر گیا۔ مولوی نور محمد فارسی کا ایک شاعر تھا اس نے اس واقعہ کومنظوم کیا ہے اور عنوان ہے۔

خطاب بہ قاضی عبداللہ سر بازی قاتل ذکری شیخان عرض تعظیم بہاعلیٰ حضرت ناجی ملت ایرانی۔ اس کی نظم کا پہلاشعریوں ہے۔

#### از عدل پھلوی تو اے سایه خدائے بس داد خون ناحق شیخانم آرزواست

برطانوی دور حکومت میں بھی ذکر یوں کوئی مشکلات کا سامنا کرنا پڑا۔ حتی کہ انہیں کھلے طور پر مذہبی رسوم بھی ادا کرنے کی اجازت نہیں دی گئی۔ ذکر یوں نے بھی مذہب تبدیل کرانے (تبلیغ) کی کوئی کوشش نہیں کی اور موجودہ صدی کے اوائل سے بیم ذہب روبہ زوال نظر آتا ہے۔ تاہم قیام پاکستان اور کرا چی اور دیگر اقطاع پاکستان کے مہدویوں کی رہنمائی سے بلوچستان کے ذکر یوں نے اپنے مطالبات منوانے کی ضرورت کومسوس کیا ہے ان مطالبات میں خد مات اور تعلیمی وظائف وغیرہ میں ان کی نمائندگی شامل ہے۔ ذکر یوں نے اس علاقہ کی سماجی سیاسی اور تہذیبی زندگی میں ایک اہم رول ادا کیا ہے لوگ اوائل پندر ہویی صدی سے اٹھارویں صدی کے اختتام تک سب سے بڑی سیاسی طاقت تھے۔ قلات کے خان (لوگوں) نے ذکری حکمر انوں (کی حیثیت) کو گھٹا دیا۔ ذکر یوں نے قاری اور بلوچی زبانوں کی تروی وترقی میں بہت حصہ لیا۔ ناطق مکر انی کو چھوڑ کر مکر ان کے تمام ممتاز فارسی شعراء

ذکری تھے شاہ محمد درفشاں' میرعبدالله جنگی' شاہ سلیمان' شاہ جلال اور ملاّ ابراہیم کے نام ان کے لافانی کام کی بدولت ہمیشہ زندہ جاوید رہیں گے۔

ذکریوں نے اپنے امتیازی مقام کو برقر اررکھااورعلاقہ کے دوسرے مسلمانوں کی بہنسبت زیادہ خوش حال ہیں۔وہ مختصراور بہتر طور پرمنظم ہیں گوانہوں نے اپنی وہ سیاسی قوت کھودی ہے جو کہ انہیں دیڑھ صدی قبل حاصل تھی۔لیکن اب بھی وہ مکران کے سیاسی اور معاشی زندگی میں اہم مقام رکھتے ہیں۔

مکران میں برنجو قبیلے کی بڑی تعداداور سانگھر کا پورا قبیلہ اب بھی ذکر یوں پرمشمل ہے جومکران کی تقریباً نصف آبادی پر ہے۔زیادہ تر ساجدی' شخ احمدی اور کچھڈا گرزی' شاپت موتک' اور کردبھی اسی فرقہ سے تعلق رکھتے ہیں۔

ایک منکر کے لئے بلوچتان کا ذکری عقیدہ ایک قدیم یادگار کی حیثیت ہی رکھتا ہے جس کوجد ید معلومات اور دیگر علوم کے اثر ات کے تحت ایک عرصہ قبل ہی مٹ جانا چاہئے تھا۔ لیکن ایسا کوئی بھی نتیجہ اخذ کرنا بلا شبہ ایک سخت فیصلہ ہوگا۔ کیونکہ ذکری فد ہب او ہام پرتی کے جال میں رہنے کے باوجود کئی باشعورا فرادا پنی روحانی شفی کی خاطراس کے عقائد کو ایک زمانے سے مانے آرہے ہیں۔ تاہم یہ ماننا پڑے گا کہ ذکری فد جب اپنے صوفیانہ رواج اور طور طریق کے سبب ایک آثار قدیمہ بن گیا ہے۔ اور اس کی بقاء اسکے پیروؤں کی دہنی تی میں تاخیر (کا باعث) ہے۔ یہ ایک فولادی چولی یاروا بتی چینی جوتوں کے مانند ہے متعقبل میں بھی جسمانی ود ماغی طاقت کی حامل اس بلوچی قوم کی (ترقی میں)رکاوٹ بن سکتا ہے جس (قوم) کو کہ قدرت نے متعدد ذہنی قبلی خوبیاں عطاکی ہیں۔

بلوچستان اب پاکستان کا ایک حصہ ہے جہاں ساج میں تیزی سے تبدیلی ہورہی ہے اس میں حصہ لینے کے لئے بلوچیوں کو ان کے بعض عقا ئدمیں ترمیم کرنا پڑے گا جو کہان کی ترقی میں حائل ہیں۔

(مطبوعه ما مهنامه ''نورحیات''بابته ماه مُی جون۳۱۹۷ء)



### عربي:مصطفى المنفلوطي (اردوترجمه)

## فضیلت کی تلاش

میں نے بعض ناولوں میں پڑھا ہے کہ ایک نو جوان نے اپنی عمر کا ایک حصہ ایسی خیالی لڑکی کی محبت میں گزار دیا جسے اس نے مسلمی نہیں دیکھا تھا۔اس نے اپنے ذہن میں ایک ایسی صورت کا تخیل پیدا کیا جو مختلف خوبیوں کی حامل تھی۔ جب وہ تصویر اس کے تصور میں بس میں بس گئی تو اس کی دونوں آئھوں میں مجسم بن کر ظاہر ہوئی۔اور اس کے قلب و ذہن پر چھا گئی۔ چنا نچہ وہ اس کوز مین کے چپہ چپہ میں جہاں تک آواز جا سکتی ہے اور نظر کا م کر سکتی ہے تلاش کرنے لگا۔ تی کہ اس کو یانے میں کا میاب ہوگیا۔

اس قصہ کو میں جھٹلانہیں سکتا۔ کیونکہ بعینہ وہ نو جوان میں ہی ہوں۔ میرے اور اس کے درمیان صرف اتنا فرق ہے کہ وہ اپنی شیئے گمشدہ کولڑکی کانام دیتا ہے اور میں اپنی مطلوبہ چیز کوفضیلت کانام دیتا ہوں۔ اس نے اس کو پانے میں کامیا بی حاصل کی لیکن فضیلت کوئہیں نہ یا سکا۔

فضیلت کومیں نے تا جر کے اسٹور میں ڈھونڈ اتواس کوا یک ڈیلر کے بھیس میں ایک چور پایا۔ کیونکہ وہ اس چیز کو دو دینار میں فروخت کرتا ہے جس کی قیمت صرف ایک دینار ہے۔ معلوم ہوا کہ وہ دوسرے دینار کا چور ہے۔ اگر فیصلہ میرے ذمہ کر دیا جائے تو یہ آسمان نہ ہوگا کہ در ہموں کے چوروں کوسزادوں کیکن دنا نیر کے چوروں سے خفلت برتوں جو ہمیشہ مجھ سے میرا مال چھنتے رہے۔

مجھے تا جر کے اس نفع سے انکار نہیں ہے جس کا وہ مستحق ہے کیونکہ اس نے سامان کے حصول وحفاظت میں اپنی راحت بھی صرف کی ہے۔ البتہ زائد نفع سے مجھے انکار ہے۔ نیز حلال وحرام کے درمیان فرق کو میں جانتا ہوں۔ حلال کوشش اور محنت کا بدلہ ہے جبکہ جرام جھوٹ اور دھوکہ کا بدلہ ہے۔

میں نے نصلیت کو محکمہ قضات میں تلاش کیا تو دیکھا کہ سب سے بڑا قاضی وہ ہے جوموجودہ قانون کوافسر بالا کی مرضی سے مطابقت دینے کی پوری پوری کوشش کرتا ہے تا کہ اس کے محاسبہ سے محفوظ رہے اور کرسی محفوظ رہ سکے۔ابر ہامظلوم کے ساتھ انصاف اور ظالم کوسزا دینا اور حقد ار کوحق دلانا اور جرم کے لحاظ سے سزاکا نفاذ تو سب ذیلی باتیں ہیں جسے وہ خاطر میں نہیں لاتا۔ ہاں ان ذیلی باتوں پرخوش بختی سے کوئی ستارہ چکے اور قانون بھی ساتھ دے ( یعنی افسر بالا کی رضامندی ہو ) تو انصاف ہوسکتا ہے۔ مگر خوش بختی اور انصاف کا راستہ الگ الگ ہوجائے تو قاضی جو کر گزرتا ہے اس کاعلم خود اس کو نہیں ہوتا یعنی مجرم کو بے گناہ اور بے گناہ کو مجرم بنادیتا ہے۔اوراگر کوئی اس معاملہ میں اس سے بازیرس کر بے قومعذرت جاہ فیتا ہے۔ کہ'' قانون کا فیصلہ اس کے خلاف پڑا''ایبا معلوم ہوتا

ہے کہ وہ عقل کو قانون کا اسیر بنانا چاہتا ہے جبکہ قانون عقل کی خوبیوں میں سے ایک خوبی اور عقل کے امور خیر میں سے ایک امر خیر ہے۔

میں نے فضیلت کو اصحاب ثروت کے محلوں میں ڈھونڈ اتو دیکھا کہ دولت مندیا تو بخیل ہے یا پھر مسرف۔ جہاں تک اول

الذکر بخیل کا تعلق ہے اگر وہ حضرت فاطمہ گاپڑوی ہواور اگر آ دھی رات میں ان کی اور ان کے دونوں بچوں کی بھوک سے کرا ہنے ک

آواز من لے تو یہ دونوں انگلیوں سے اپنے کا ننہیں بند کر سے گا۔ اس بھر وسہ کے ساتھ کہ اس کا پھر جیسا دل رحم و کرم کی شعاع کی پہنچ

سے دور ہے۔ اور اس کے دل کی گہرائیوں کے درمیان احسان کا جھون کا نہیں چل سکتا۔ اب رہا دوسرا مسرف تو اس کی دولت دونوں

ہونٹوں کے درمیان صرف ہوتی ہے۔ شراب اور مُسن کی خاطر ' تو ان دونوں میں سے س کے یاس فضیلت ملے گی ؟

میں نے فضیلت کو سیاسی مجالس میں تااش کیا تو دیکھا کہ معاہدہ اُ تفاق ضوابط وقوا عدم ترادف الفاظ ہیں ان کامعتی جھوٹ ہے اور دیکھا کہ بادشاہ مملکت کی کری پر ایبا بیٹھا ہے جس طرح گاڑی بان بیٹھتا ہے۔ان دونوں میں فرق صرف بہی ہے کہ گاڑی بان بیٹھتا ہے۔اور دیکھا کہ انسان کا سب سے بدترین دشمن انسان ہی ہے۔اور دیکہ شہرت نہیں رکھتا اور بادشاہ میں ایفائے عہد (معاہدہ) کی کی ہے۔اور دیکھا کہ انسان کا سب سے بدترین دشمن انسان ہی ہے۔اور دیکہ تمام قوموں نے اپنے خزانوں افلعوں کے وسط میں اور اپنے سفینوں اور طیاروں کی پشت پر اپنی بہنوں (قوموں) کے لئے سامان موت اور طرح طرح کے عذاب تیار کر رکھا ہے۔جیسا کہ اللہ نے چاہا تھا۔اگر ان کے درمیان کوئی سرحدی اختلاف واقع ہوتو انسان درندہ کی کھال پہن لیتا ہے۔ اور درندہ کی طرح ناخن اور کوئچلیاں تیار کر لیتا ہے۔ اور تیز بھی کر لیتا ہے۔ پھروہ تیار ہوکر اپنے ہی ماں باپ کے بیٹے پر یعنی اپنے ہی بھائی بندوں پر جملہ کرتا ہے۔جس سے اسے بچھ حاصل نہیں ہوتا۔سوائے اس کے کہ اپنی جان بچا کروا پس باپ کے بیٹے پر یعنی اپنے ہی بھائی بندوں پر جملہ کرتا ہے۔جس سے اسے بچھ حاصل نہیں ہوتا۔سوائے اس کے کہ اپنی جان بچا کروا پس میں ہی متعارف ہوئی تا ہوئی ہوئی تھی جو کہ میں ہی متعارف ہوئی تیں۔اور خودا ہے آپ سے دھو کہ کھائے ہوئے ہیں۔وہ دونوں اسے گھروں اسے گھروں اسے گھروں اسے گھروں اسے گھروں اسے گھروں اسے گھری میں ہی متعارف ہوئی ہیں۔اور خودا ہے آپ سے دھو کہ کھیں۔

میں نے فضیلت کودینداروں میں تلاش کیا تو دیکھا کہ بجز چندلوگوں کے جن پرالله رحم کرے باقی سب جہالت کے بازاروں میں عقلوں کی تجارت کرتے ہیں۔ان میں کا ہرا یک ہرانسان کے سرمیں ایک راستہ بنالیا ہے۔جس سے وہ اخلاق تک پہنچتا ہےاوراس کو بگاڑ دیتا ہے۔اور جواس تک پہنچ کرانہیں مارڈ التا ہے تا کہ اس کے خز انوں تک پہنچ کرلوٹ لے۔

میں نے فضیلت کو ہراس جگہ تلاش کیا جہاں اس کے ملنے کی تو قع تھی مگر نہ پاسکا۔ کاش میں اس کوشراب خانوں' کوٹھوں یا چوروں کی کمین گاہوں یا قید خانوں کی دیواروں میں پاسکتا۔

ا کثرلوگ یہ کہیں گے کہ راقم نے اپنا فیصلہ صادر کرنے میں مبالغہ سے کام لیا ہے اور اندازہ لگانے میں تجاوز کر گیا ہے۔لوگوں

کا کہنا ہے کہ فضیلت تو بہت سے لوگوں کے سینوں میں کشادہ جگہ پاتی رہی ہے۔ تو میں ان سے کہنا جا ہتا ہوں کہ فضیلت کے وجود کا مجھے انکار نہیں لیکن میں اس کے مقام وٹھ کا نہ سے نا واقف ہوں۔ لوگوں کی سیاہ کاری نے میری آٹکھوں پر پردہ ڈال دیا ہے۔ اور وہ اتناسیاہ ہے کہ آسان پر چمکتا ہوا کوئی ستارہ بھی نظر نہیں آتا۔

ہر خص فضیلت کا دعویدار ہے اوراس کواپنی طرف منسوب کرتا ہے اس کالباس زیب تن کرتا ہے۔ اوراس کی چا دراوڑ ھتا ہے اورخود کواس حال میں پیش کرتا ہے کہ تیز فہم اور کند ذہن دونوں دھو کہ کھا جاتے ہیں اورا بیا حلیہ بناتا ہے کہ سب سے زیادہ بر مگمان شخص بھی فریب میں آ جاتا ہے لہٰذااس گھٹا ٹوپ تاریکی اوراندھیری رات میں فضیلت تک میر بے پہنچنے کا کون ضامن ہے؟

اگریٹیجے ہے جو کہ لوگ زندگی کی خوش بختی' اچھائی اس کی مسرت ونعت کی بات کرتے ہیں تو یہ میری سعادت ہوگی کہ اپنے ایام حیات میں کسی دن' ایسے دوست کو پالوں جو تچی محبت کرے اور میں اس سے تچی محبت کروں۔ اور وہ محبت کے ماوراء چیزوں کی طمع ضرورت واغراض کو تصور میں لائے بغیر میری محبت واخلاص سے مطمئن ہوجائے اور یہ کہ وہ شریف النفس ہوتا کہ غیر مطمع چیزوں کی طمع نہ کرے اور وہ شریف النفس ہوتا کہ غیر ملمع چیزوں کی طمع نہ کرے اور وہ شریف القلب ہو کہ وہ کینہ نہ رکھے۔ اور خلوت میں وہی بات کرے جوجلوت میں کرتا ہے۔ اور وہ شریف اللیان ہوتا کہ فضیلت کے علاوہ دوسری جھوٹ نہ کہے اور چناخوری نہ کرے فراوہ دوسروں سے دسمنی نہ رکھے۔

یہ وہ سعادت ہے جس کی میں تمنا رکھتا ہوں لیکن اس کو دیکھ نہ سکا۔ یقیناً میں سرسبز وشاداب باغات میں جھومتے ہوئے درخت ' نغمہ شنج پر ندے دیکی رہا ہوں باغوں کے بھول وکلیوں کے درمیان بل کھاتی ہوئی نہروں کو دیکھ رہا ہوں جیسا کہ سفیدریت میں رینگتے ہوئے سفید سانپ ' اور میں دیکھ رہا ہوں کہ بازسیم کی انگلیاں بکھرے ہوئے بتوں کے ساتھ چھٹر خانی کر رہی ہیں۔ ایسی چھٹر چھاڑ جیسا کہ عاشقوں کے دماغوں سے عشق کرتا ہے۔ اور میں بلبلوں کی سٹیوں سے لے کر نہروں کی آ واز تک سنتا ہوں جوالیسے درد بھرے نغیے ہیں جونفس انسان پر اس قدر اثر انداز ہوتے ہیں کہ ستار کے تاربھی اثر نہیں کرتے ۔لیکن ان میں کا کوئی منظر جھے خوش نہیں کرتا اور نہوئی نغہ طرب میں لاتا ہے۔ کیونکہ میں ان مشاہدات میں اپنے شئے گمشدہ کوئیس پار ہا ہوں جس کا میں متلاثی ہوں۔ رز الت کا چہرہ میری آنکھوں میں بدنما ہوگیا ہے۔ اور اس کی بات میرے کا نوں پرگر ان گزرتی ہے اور میری بیتمنا ہے کہ بغیر دل کے زندہ رہوں تا کہ زندگی کی مسرتوں اور حزن و ملال کومسوس نہ کرسکوں۔

اگرمیری چھوٹی موٹی بچیاں نہ ہوتیں جومیرے بغیر زندگی کی مسرتوں سےمحروم ہوجا ئیں گی تو میں اس عالم ناطق سے عالم خموشاں کی طرف بھاگ جا تا اور وہاں انس وسکون یا تا۔

(مطبوعه ماهنامه ''نورحیات''بابته مارچ۱۹۷۸)

مصطفى المنفلوطي يعربي سيترجمه

### الغنى والفقير

کل شب ایک مصیب زده آدمی کے پاس سے گذر ہوا تو میں نے دیکھا کہ وہ اپنے پیٹ پر ہاتھ رکھے ہوئے کسی تکلیف سے کراہ رہا تھا۔ مجھے اُس پر رحم آیا اور پوچھا تو اُس نے بھوک کی شکایت کی۔ میں نے حتی المقدراس کی مدد کی اور پھرایک دوست سے ملنے چلا گیا جودولت مند تھا تو میں یہ دیکھ کر دہشت زدہ ہوگیا کہ وہ بھی اپنے پیٹ پر ہاتھ رکھے ہوئے کراہ رہا ہے۔ میں نے اُس سے دریافت کیا تو اُس نے سوء بنسی کی شکایت کی شکایت کی شکایت کی مجھے بہت تعجب ہوا کہ اگریتو نگراپنی ضرورت کے بعد فاضل غذا اُس فقیر کودیدیتا تو دونوں میں سے کوئی بھی شکایت نہ کرتا۔ نہ تو بھوک کی اور نہ بہ بنسمی کی۔

اس کے لئے مناسبت تو یہ تھا کہ وہ اتنا ہی کھائے جس سے شکم سیر ہو سکے اوراس کی پیاس بچھ سکے لیکن وہ اپنے نفس کا بندہ تھا اپنے آپ سے محبت کرتا تھا اس لئے اُس نے فقیر کے برتن سے چھین کراپنے دسترخوان پر رکھ لیا۔لہذا اللہ تعالیٰ نے اس کی سخت دلی کا انتقام لیا یعنی بدہضمی کی سزادی حتی کہ خوشگوار زندگی کا باعث نہ بن سکا۔اسی طرح کسی کہنے والے نے سچ کہا ہے۔'' تو نگر کی بدہضمی فقیر کی بھوک کا انتقام ہے۔''

آسمان نے پانی برسانے میں اور زمین نے نباتات اگانے میں بخل سے کام نہیں لیا۔ لیکن قوی نے کمزور پر حسد کیا اور ان دونوں چیزوں کو اُس غریب سے دور کر دیا اور اپنی طرف تھینج لیا (نتیجہ یہ ہوا کہ) وہ مفلس قلاش ہوگیا اور مظلوم وشاکی بن گیا۔ (دراصل) اُس کے دشمن زمین وآسان نہیں بلکہ پیاغنیاء ہیں۔

کاش مجھے اتنی عقل ہوتی جس کے بیاوگ مالک ہیں تو اسیا ہی تصور کرسکتا جیسا کہ بیاوگ کرتے ہیں۔ بینی طاقتور لوگوں کی دلیل ہیہ ہے کہ وہ مال حاصل کرنے اور اُس پر حق ملکیت جتانے کے زیادہ ستحق ہیں۔ بہنبت کمزوروں کے۔اگر اس معاملہ میں قوت ہی اُن کی دلیل ہے تو اس دلیل کی بناء پر وہ غرباء کی ارواح کو کیوں چھین نہیں لیتے جس طرح وہ ان کے اموال کو غصب کر لیتے ہیں۔ ایک زندہ شخص کی نظر میں زندگی اُس لقمہ سے زیادہ قیمتی نہیں ہے جو بھو کے کے ہاتھ میں ہے۔ ان کا استدلال ہیہ ہے کہ بیمال ان کے آباء واجداد سے وراثت میں ملا ہے۔اگر آباء واجداد کا ہونا میراث کا سبب ہے تو ہم اُن سے پوچھتے ہیں کہ تم اپنے باپ دادا کے مال کے کیوں وارث ہوئے ہیں اور کیوں ان کے مظالم کے وارث نہیں ہوئے؟ اس وجہ سے کہ تمہارے آباء واجداد طاقتور تھے اور انہوں نے اس مال کو کمزوروں سے چھین لیا تھا۔ اور بیا یک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ تم ان کے وارث سے ہیں تو اس مال کو صاحب مال کو لوٹانے میں بھی ان کے جانشین بنونہ کے ظلم یعنی اغتصاب مال جاری رکھو۔

بنی نوع انسان کے پیطاقتورلوگ کتنے ظالم اور سنگدل ہیں کہ ان میں کا ہرایک اینے نرم بستریر نیند بھرسوتا ہے کیکن سر دی اور

ٹھنڈک سے کا نیخے ہوئے پڑوی کے کراہنے کی آوازاس کواپی خواب گاہ میں مضطرب نہیں کرتی۔اور جب وہ ایسے دستر خوان پر بیٹھنا ہے جس پر انواع واقسام کے کھانے گئے ہوئے ہیں جن میں بھنی ہوئی، تلی ہوئی، میٹھی اور کھٹی اشیاء ہیں تو یہ جا ننااس کی بھوک کو مکدر نہیں کرتا کہ اُس کے قرابت داروں میں ایسے لوگ بھی ہیں جواس دستر خوان کے نکڑوں کی طرف تاک رہے ہیں اور حسرت سے ان کا لعابِ دہن بہدر ہاہے۔ بلکہ بعض ایسے بھی (سنگدل) ہیں کہ ان کے دل میں رخم و کرم پھٹلٹا بھی نہیں اور شرم و حیاء ان کی زبان کونہیں روکتی۔ وہ نقیر کے سامنے اپنی نعمتوں کا ذکر کرتا ہے۔ اس پر اکتفاء نہیں کرتا بلکہ زروجوا ہر پر شتمل اپنے خزانوں کو گنے اور کم وں میں بھرے ہوئے میٹنف النوع ملبوسات اور سامان کو شار کرنے میں اُس (فقیر) کی مدد لیتا ہے تا کہ اُس کی دل شکنی کرے۔ اس کے لئے زندگی مکدر کردے اس کے ہرکلمہ اور ہر حرکت سے بی ظاہر ہوتا ہے کہ میں خوش بخت ہوں کیونکہ میں امیر ہوں اور تو بد بخت ہے کیونکہ تو فقیر ہے۔

میں سوچتاہوں کہ اگرا قویاء کوضعفاء کی حاجت نہ ہوتی جو بوقت ضرورت ان کی اسی طرح خدمت کرتے ہیں جس طرح ان پر کے گھر ملیوسامان کی خدمت کرتے ہیں۔ (اقویاء) اپنی خواہشات کے لئے انہیں اس طرح مسخر کر لئے ہیں جس طرح اپنی سواریوں پر قابوکرر کھا ہے اور اگران (اقویاء) نے ان (ضعفاء) کی بقاء کور جے دی ہے تو صرف اس لئے کہ ان کی بندگی اور اپنے سامنے ان کی سجدہ ریز کی کے مشاہدہ سے لطف اندوز ہوں۔ (ورنہ) وہ تو ان کا خون چوں لیتے جیسا کہ ان کا رزق ہڑپ کرلیا ہے اور ان کوزندگی سے محروم کردیتے جیسا کہ ان کا رزق ہڑپ کرلیا ہے اور ان کوزندگی سے محروم کردیتے جیسا کہ ان کا رزق ہڑپ کرلیا ہے اور ان کوزندگی سے محروم کردیتے جیسا کہ انہیں زندگی کی لذتوں سے محروم کررکھا ہے۔

میں کسی انسان کے انسان ہونے کا تصور نہیں کرسکتا جب تک کداُ سے احسان کرتے ہوئے دیکھوں۔ کیونکہ میں انسان اور حیوان کے درمیان سیح (مقام) فضیلت کا فیصلہ صرف احسان کی بنیا دیر کرتا ہوں۔ اور بلا شبہ میں لوگوں کو تین طرح کے پاتا ہوں۔ ایک وہ آدمی ہے جود وسرے پراحسان کرتا ہے تا کہ اپنے احسان کوخود پر اس سے احسان کروانے کا ایک ذریعہ بنائے اور وہ متبداور جبار ہے جواحسان کا مطلب انسان کو اپناغلام بنانا سمجھتا ہے۔

اورایک آ دمی وہ ہے جوخود پراحسان کرتا ہے اور دوسروں پراحسان نہیں کرتا۔ ایسا آ دمی سگ خوہے جواگر جان لے کہ بہنے والاخون ٹھوں سونے میں تبدیل ہوسکتا ہے تو وہ اس راہ میں تمام لوگوں کوذئ کر دے گا۔ ایک آ دمی وہ ہے جونہ خود پراحسان کرتا ہے اور نہ دوسرے پر۔وہ بخیل واحق ہے جوابیے پیٹ کو بھوکا رکھتا ہے تا کہ اپنے صندوق کا پیٹ بھرے۔

جہاں تک چوشی میں کے آدمی کا تعلق ہے جوخود پراحسان کرتا ہے اور دوسروں پر بھی تو میں اس کے مقام اور اس تک پہنچنے کے راستے سے ناواقف ہوں اور میں سمجھتا ہوں کہ وہ وہی آدمی ہے جس کی تلاش میں یونانی فلسفی دیوچین کلبی دن کے اُجالے میں چراغ لے کر گھومتا تھا اور کہتا تھا'' مجھے انسان کی تلاش ہے''

(مطبوعه ما بهنامه ' نورحیات' اکٹوبر۵ ۱۹۷ء)

## طنز ومزاح

# آیئے! میرے دوستوں سے ملئے

دوست زندگی کی ایک اہم ضررت ہے۔ اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ کسی کی زندگی بنانے یا بگاڑنے میں دوست اہم کر دارادا کرتے ہیں۔ دوست فائدہ مند بھی ہوتے ہیں اور نقصان رساں بھی۔ دوست ہم خیال بھی ہوتے ہیں اور مختلف الخیال بھی۔ خلوص ومحبت بھی دوستی کی بنیاد ہوتی ہے تو بھی مجبوری۔ دوستی کی ایک قشم'' کمرشیل فرینڈشپ' بھی ہے جو تا جراور گا مک کے درمیان ہوتی ہے۔ یہ سب حرف عام میں دوست ہی کہلاتے ہیں۔ آیئے ۔۔۔۔! پنے وسیع حلقہ احباب میں سے چند مخصوص دوستوں کا تعارف آپ سے بھی کرادوں۔

آپ سے ملئے ۔۔۔۔۔آپ ہی مسٹر الف خال۔ بڑی خوبیوں کے مالک ہیں۔ آپ کا تعلق ایسے خاندان سے ہے جوعلم وضل کا گہوارہ تھا۔ یوں بیجھے کہ پیدائشی عالم فاضل ہیں۔ ہرایک کی خوشی غم میں ہمیشہ شریک رکھتے ہیں۔ ان کا حلید کی کر ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ایپ اہل وعیال کے سواء ساری دنیا کا دردان کے جگر میں ہے۔ خدمت خلق کا جذبان میں کوٹ کوٹ کر جرا ہے بلکہ یوں کہئے کہ جسم میں خون کم جذبہ زیادہ ہے۔ شعلہ بیان مقرر ہیں۔ اور ہز' کم خون' شعلہ بیان ضرور ہوتا ہے۔ ہروہ خظیم' ادارہ یابز مجس میں بیشریک میں خون کم جذبہ زیادہ ہے۔ شعلہ بیان مقرر ہیں۔ اور ہز' کم خون' شعلہ بیان ضرور ہوتا ہے۔ ہروہ خظیم' ادارہ یابز مجس میں بیشریک میں جوتی ہے۔ بیر میرا خیال نہیں بلکہ ان کا اپنا خیال ہے۔ مگر خیال رہے صرف رکن یا کا رکن کی حیثیت سے آپ ان کی خد مات سے استفادہ کرنا چا ہے ہیں تو بی خلاف شان کے بلکہ کوئی اہم عہدہ دے کر ہی آپ ان سے عہدہ برآ ہو سکتے ہیں۔ ان کا وجود اور خد مات سے استفادہ کرنا چا ہے ہیں تو بیخ اس کے ان کی سرگر میوں سے عوام کو با خبرر کھنے کے لئے اخبارات سے کام لیجئے کیونکہ عوام کو فی اہمیت نہیں رکھتا۔

کیونکہ عوامی خدمت گار کے لئے ایک ناگز بر حقیقت ہیں اس لئے ان کی سرگر میوں سے عوام کو بی انہم سے نہیں رکھتا۔

ہاں! ایک اور بات بتلانا بھول گیا۔ کسی بھی معاملہ میں آپ خود انہیں مشورہ دینے یاان کے مشورہ کونظر انداز کرنے کی جرائت نہ کیجئے۔ اگران سے پچھکام لینا ہے قوباں میں ہاں ملائے بلکہ آنکھ بند کر کے تقلید کیجئے۔ بادلِ نخواستہ ہی سہی ان کی بات ضرور مان لیجئے اگرا ختلاف کریں گے تو آپ کے کردار کا بھیا نک قتل ہوتارہ کے گا۔ اور آپ اس عاشق نا مراد کی طرح زندہ رہیں گے جواپ معثوق پر بار بارم کر بھی زندہ رہتا ہے۔ چلئے ..... ہاتھ ملائے۔ اور اچھی طرح یا در کھ لیجئے کہ اس تعارف کے بعدان کی دوتی سے چھٹکاراد شوار ہی نہیں بلکہ ناممکن ہے۔

آ یے .....! آپ سے ملئے۔آپ ہیں مسٹرجیم بدر۔قد اور جسامت سے ہی آپ اندازہ لگا سکتے ہیں کہ کس پایہ کے دوست

ہیں۔ملک کے متاز سیاست دانوں میں اینا شار کرتے ہیں اور وہ ساری خوبیاں آپ میں موجود ہیں جوایک خالص ہندوستانی سیاست دان میں ہونی جائے۔خدمت خلق کے خواہشند ہیں۔لیکن ساتھ ہی خدمت حلق بھی ضروری ہے۔آپ کی قابل رشک صحت اس بات کی علامت ہے کہلوگوں کے بہت زیادہ غم خوار ہیں۔خصوصاً احباب کے بارے میں بہت زیادہ فکرمندر بتے ہیں کہاس کے گھر میں جملہ افرادِ خاندان کتنے ہیں۔ان میں کمانے والے کتنے ہیں؟ کمانے کے ذرائع کیا ہیں؟ جملہ آمدنی کتنی ہے؟ جائیداد منقولہ وغیر منقولہ کتنی ہے؟ آیا یہ جائیدادور شمیں ملی ہے یاسسرال سے؟ کیا آپ نے خودخریدی ہے؟ اگرخریدی ہے تو دولت کہاں ہےآئی؟اس ہے قبل آپ کی مالی حالت کیاتھی؟ آپ کی ترقی کا راز کیا ہے؟ غرض اپنے احباب کے بارے میں ہمیشہ فکر مند رہتے ہیں۔لیکن اپنی مالی حالت اور پوشیدہ ذرائع آمدنی کا انکشاف نہیں کرتے۔قابلِ تعریف صفت توبہ ہے کہ سی دوست کی ترقی پر ا پنے رشک وحسد کا اظہار بلا جھجک کرتے ہیں'اور کفِ افسوس ملتے ہیں کہ''ہم چھابو کے چھابورہ گئے''۔موصوف ایک شعلہ بیان مقرر بھی ہیں۔ ذخیرہ الفاظ کی کمی ہے۔لیکن اس کی تلافی وہ ذخیرہ ٔ آواز سے کر لیتے ہیں۔اگر محلّہ کے سی جلسہ میں آپ کو مدعونہ کیا جائے تو احساس ناقدری کی وجہ سے بلڈ پریشر بڑھ جاتا ہے۔مزاج بگڑ جاتا ہے۔لہذاایک دوست کے ناطے آیان کا خیال رکھئے۔اوراگر آپ کے کارناموں کا سہراوہ اپنے سر باندھ لیتے ہیں تو بھی آپ سرتسلیم نے کیے۔جس طرح سیاہیوں کی بہادری کا تمغہ کما نڈر کے سینہ پر اوراعلیٰ تعلیم یافتہ افسروں کی جدو جہد کا سہراانگوٹھا چھاپ سیاست دانوں کے سرباندھا جاتا ہے۔اسی طرح موصوف بھی اپنے رفقاء کی جدوجہدکے بعد کامیابی کا سہرااینے سر باندھ لیتے ہیں۔ کیونکہ ابھی تک باضابطہ طور پرصرف ایک بار ہی دھوم دھام ہے اُن کے سرسہرا باندھا گیا تھا۔خیرآ بیان چھوٹی چھوٹی باتوں کا کچھ خیال نہ بیجئے۔ بلکہ اتنا بیجئے کہ ہرموقع بران کے نام سےا خبار میں بیانات ضرور چھپوا یئے ۔محلّہ میں گندگی ہے' سڑکوں برگڑ ھے بڑ گئے ہیں۔حکومت نے ٹیکس میں اضافہ کر دیا ہے۔شہر میں فساد ہو گیا ہے۔اسٹریٹ لائٹ بند ہیں وغیرہ غرض موقع کی مناسبت سے اخبار میں بیان ضرور شائع کروا پئے۔ بیان کی بیاریوں کا بہترین علاج ہے۔

آپ سے ملئے .....مولوی نشتر دہلوی۔ نہایت خلیق آدمی ہیں۔ صرف مولوی ہی نہیں بلکہ مسٹر بھی ہیں۔ یعنی دینی و دنیاوی دونوں قتم کی جامعات کے فارغ التحصیل ہیں۔ علم وقال کے معاملہ میں نہ آپ کا کوئی ثانی ہے اور نہ پیدا ہوگا۔ آپ کے کئی شاگر داس وقت آپ سے زیادہ اعلیٰ عہدوں پر فائز ہیں۔ بیک وقت دوشم کی باتیں کرنا اور کسی سے کام نکالنا کوئی آپ سے سکھے۔ اس فن میں مہارت تامدر کھتے ہیں۔ ایک مولوی ہونے کے ناطے آپ کے لئے بارہ خون معاف ہیں۔ البتہ ساری اُمّت کی اصلاح کے خواہشمند ہیں۔ لباس قلندرانہ ہے لیکن مزاج کھائٹر رانہ پایا ہے۔ آپ کے خیال میں سارا جہاں مومن کا وطن ہے۔ اس لئے اپنی ولا دت کو کسی غاص وطن مخصوص سے منسوب کرنے کے قابل نہیں۔ البتہ لوگوں کا خیال ہے کہ ولا دت ثالی ہنداور تعلیم وتر بیت شال مشرقی ہندگ

ہے۔ جبکہ زوجیت اور ملازمت جنوبی ہند میں پائی ہے۔ اس لحاظ سے موصوف بڑے خوش قسمت ہیں کہ ہندوستان کی علاقہ واریت آپ کی راہ میں بھی رکاوٹ نہ بن سکی۔

اچھا آپ سے ملئے۔ مسٹر خوش تر ہیں آپ کا تعلق بجاپور سے ہے۔ جواردوکا مرکز رہا ہے اور کنڑی تو ریاسی زبان ہے لیکن آپ کی وزیر داخلہ کا تعلق مہارا شٹرا سے ہے۔ اس طرح ہمہ لسانی فارمولے پر پوری طرح عمل پیرا ہیں۔ علاوہ ازیں انگریزی اور پنجا بی سے بھی اچھی اچھی طرح واقف ہیں۔ اس پر طرق میہ کہ مزاح نگار ہیں۔ لطائف کا چلتا پھرتا انسائیکلوپیڈیا ہیں اس لئے ہر محفل میں اپناسکہ جمادیتے ہیں۔ صرف ایک جگہ ایس ہے جہاں ان کاسکہ نہیں چلتا وہ ہے دفتر وزارت داخلہ۔ موصوف کو اپنے شوہر ہونے کا بہت زیادہ احساس ہے۔ چنا نچسورج ڈھلتے ہی آپ میں کرب و بے چینی کے آثار نمایاں ہونے لگتے ہیں۔ اور چاہے کیسی ہی اہم گفتگویا دلچسپ محفل ہوسب چھوڑ چھاڑ کرکو چہ نجاناں کی طرف دوڑتے ہیں۔ روکنے کی کوشش کی تو کہتے ہیں کہ ''میں دوست کے ساتھ ساتھ شوہر بھی ہوں۔'' آج کل آپ پتی سے'' لکھ پتی'' بینے کی فکر میں ہیں۔ اس لئے کرنا ٹک اسٹیٹ لاٹریز کی ہر سیریز کے ٹکٹ بلا ناغہ خرید تے ہیں۔ پھر بھی آج تک صرف بتی ہی ہیں۔خدا کرے پیجلدان جلدیتی سے'' لکھ یتی'' بین جا کیں۔

(مطبوعه شگوفه 'جون ۱۹۸۰ء)



tyrant and blaming God. Whatever I say or do is as ordained by Allah. I receive fresh teachings daily from Allah."

He claimed that one could see the Almighty with physical eyes. For achieving this, he prescribed the following principles "Faraiz-e-Wilayat" in the light of Qur'an:

- 1. *Tark-e-Duniya* (Renunciation of the world): It does not mean the monasticism, but to renounce the love of this transitory world.
- 2. **Zikr-e-Dawam:** Reciting the name of Allah constantly with a sense of complete absorption in Him. Anything which may cause disturbance during the *Zikr* is prohibited.
- 3. *Hijrat* (Migration): To shun the worldly attachment, he instructed his followers to migrate to other places and invite people towards right path, as was done by the Prophet Muhammad PBUH.
- 4. *Uzlat az Khalq* (Recluse from the lovers of the world): This also does not mean monasticism, but to keep away from the worldly and mischievous people.
- 5. **Suhbat-e-Sadiquen** (Company of the Truthful): To live in the company of sincere and faithful persons, who love and seek Allah only, for perfect guidance in the way of love.
- 6. *Tawakkul* (Resignation to the Divine Will): It means to rely only on Allah in all matters and one should not be greedy.
- 7. *Talab-e-Deedar-e-Khuda* (Quest for the vision of Allah): He claimed that the vision of Allah is possible with physical eyes in the world itself, but for this one should be qualified to do so by practicing the Islamic teachings of *Wilayat*.

There was a practice of equitable distribution of wealth or anything received in the name of Allah (*Sawiyat*) among the residents of *Daira*. Daira means a camp established to practice these principles and to live strictly according to the teachings of Islam.

Modern writers have described this principle of equitable distribution as the forerunner of socialism preached by Marx.

The followers of Syed Muhammad are called as "Mahdawis". This sincere and purely Islamic movement attracted the people on a large scale.

Syed Muhammad did not claim to present any new religion, but he only claimed to be the Promised Mahdi, and laid down much stress on the observance of *Shariah* and purification of one's inner-self in accordance with the teachings of Prophet Muhammad and the Qur'anic injunctions. He and his followers did not preach hatred against anybody. They were never inclined towards the people having wealth or any worldly status, and never distinguished between the rulers and the ruled one. They are just seekers of truth and lovers of Allah.

(Published in "Deccan Chronicle" Daily Sunday Edition dated April 12, 1981)

He returned to Ahmedabad (Gujarat) from Makkah and continued his preaching. Faced with the misguided criticism of the then Muslim orthodoxy, Mahdi <sup>AS</sup> wrote to the rulers of the time that he must be judged from all angles and that if he was right then he should be helped, otherwise put him on right path or kill him.

Finally he reached Farah (Afghanistan) travelling though various places. When the Timuried Prince Sultan Hussain Mirza of Khurasan learned about his claim, he appointed four eminent Ulemas to investigate the matter. After prolonged discussions among themselves they prepared four questions to inquire into and examine the claim of his being a Mahdi, and put the questions to him.

The first question was: "Do you call yourself as the Promised Mahdi"?

Syed Muhammad replied; "I never call myself but Allah has ordained me that I am appointed as the Promised Mahdi, so I claim it."

The second question was: "Which religion do you profess"?

He replied: "My religion is the Book of Allah (Qur'an) and adherence to the Messenger of Allah (Prophet Muhammad PBUH)".

The third question was: "With the help of which commentary (*Tafseer*) you discourse about and expound the verses of Qur'an"?

He replied: "I disclose and reveal the Will of Allah. Only that commentary of Qur'an is correct which is similar to my discourses and expositions, otherwise it should be believed as wrong."

The fourth question was: "You invite the people to have the vision of Allah"?

In answer he recited some verses from Qur'an and proved his claim that the vision of Allah is possible in this world."

The Ulema when satisfied, acknowledged him as the Promised Mahdi, and when they informed King Hussain Mirza about it, he also acknowledged his claim as Mahdi.

At Farah, Hazrat Syed Muhammad died on 19<sup>th</sup> Zeeqada 910 AH/23<sup>rd</sup> April 1505 AD. On last Friday before his death, he offered "Vitr" prayer. The Ulema present there, guessed that he will die before next Friday.

Syed Muhammad Mahdi Mau'ood <sup>AS</sup> neither presented any new religion nor claimed to be a prophet, but declared himself as Promised Mahdi and a Caliph of Allah, deputed to invite the people towards the right path and bring them nearer to Allah. None of his principles was contrary to the teachings of Islam. He said: "I walk on the footsteps of Prophet Muhammad."

He characterized the Qur'an as 'Ishqnama, the Book of Love. He enjoined the love of God, but not the transitory world. He said: "Till the Day of Resurrection (Qiyamat) any verse of the Qur'an shall neither be obsolete nor cancelled, hence following the Qur'an is obligatory till the Last Day." His exposition of Qur'an was not by interpretation, but whatever he explained was ordained by Allah. Once he said: "If I had come out (of house) after reading and studying Qur'an and expound on it, I would be a

#### A GREAT SPIRITUAL REFORMER

Whenever the masses were found rolling in evils, God sent His Messengers for rectification. From Adam to Muhammad (Peace be upon them), more than one lakh prophets were deputed. Except Muhammad, all were meant only for their own tribe, community or country. But Prophet Muhammad, the last Messenger of Allah, was deputed for the guidance of whole mankind.

It was prophesied by Prophet Muhammad that a man from his family will appear after him, whose name will agree with his own name and this man (Mahdi) will strengthen his religion and make justice triumph. "Mahdi" literally means the divinely guided one.

Hazrat Syed Muhammad of Jounpur, who proclaimed himself as the "Promised Mahdi" (Mahdi –e- Mau'ood) was indeed a great spiritual reformer. He was the first to launch a purely Islamic religious movement in the Sub-continent, at a time when the followers of Islam were immersed in customs, habits and evil deeds, because of which, the essence and purpose of Islam had vanished.

Syed Muhammad was born at Jaunpur in Uttar Pradesh on Monday, 14<sup>th</sup> Jamadiul Awwal 847 AH/ 10<sup>th</sup> September 1443. His surname was Abul Qasim and his father's name was Syed Abdullah, who was conferred with the title of "Syed Khan" by the Sharqi rulers of Jaunpur. His mother's name was Bibi Amena. Both the parents were direct descendents from Imam Hussain, the grand- son of Prophet Muhammad. He was having an oval projection between two shoulders on back, which is termed as *Muhar-e-Wilayat* (Seal of the Sainthood).

When Syed Muhammad was of our years four months and four days age, his *Tasmiya Khawni* (pronouncing the name of God) was conducted in presence of Shaik Daniyal Chishti, khaja Khizr and other eminent scholars. He took his early education at the school of Shaik Daniyal, the renowned scholar of Islamic theology at that time. This child was known for his natural intelligence and sparkling wit. He memorized the Qur'an at the age of seven, and at the age of twelve, he was conferred with the title of "*Asad-ul-Ulema*" (a lion among the scholars) affectionately in recognition of his abilities by eminent religious scholars of Jaunpur. Later on, he was considered as a great saint "*Saiyedul-Auliya*" by his contemporaries.

After acquiring formal education, he started delivering sermons at congregations, which were attended to by the people in large number from every walk of life. He acquired reputation for his discourse on and exposition of the verses of Qur'an. His simplicity and Puritanism impressed the people immensely.

To strengthen the religion of Prophet Muhammad, he travelled a long distance from Jaunpur to Makkah, where he proclaimed himself as 'Promised Mahdi' after performing Haj in 901 AH/1497 and said "He who followed me is a Momin (Faithful).



# جناب شيخ چإندسا جدصاحب

#### تصانيف

- فاروق ولایت (أردو و ہندی)
   ماری نماز (ہندی)
- The Prayer ♦ پوڙ جيوني ♦
- The Mahdavia Tenets 

  ◆ The Promised Mahdi 

  ◆

#### تراجم (هندى)

- - → متوب ملتانی
     → المعيار
- → مجالس خسه
   → خلاصة الكلام
- → العقائد(حصداول و دوم)
   → العقائد(حصدسوم وچهارم)
   → ہمارامذہب
  - 💠 تعليم الاسلام مهدوبي 🔸 جالوري پير

#### تراجم (انگریزی)

- → مخزن الدلائل
   → ہمار اندہب
- → تعليم الاسلام مهدويي
   → صحبت صادقين
- ♦ العقائد (حصاول و دوم)
   ♦ رساله دُعا
   ♦ عزلت ازخلق